
1 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

 
 
 

 
Bhagawadgita 

  
ROZMOWA PIERWSZA 

Dritaraszta rzekł:  

1.        Na polu Dharmy, na �wi�tym polu Kuru zgromadzeni, skorzy do walki, co uczynili moi ludzie, 
oraz Pandu synowie, o Sand�ajo?  

Sand�aja mówi:  

2.        Ujrzawszy szyki zbrojne Pandów, ksi��� Durjodhana zbli�ył si� do Drony, nauczyciela 
swego, z tymi słowy:  

3.        "Spójrz o mistrzu, na pot��ne zast�py Pandawów, które w szyki bojowe ustawił ucze� twój, 
w sztuce bojowej biegły, syn Draupadi.  

4.        Bohaterowie s� w�ród nich, łucznicy mocarni, Bhimie i Ard�unie równi - Jujudhana, Wirata i 
Drupada, wozu bojowego mistrz;  

5.        Drisztaketu, Czekitana i dzielny król Kaszi, Purudzit, Kuntibhod�a i silny jako byk - Szajbia;  

6.        Judhamaniu pot��ny Uttamud�as chrobry, Subhadra, oraz Drupadi synowie, wszyscy 
wielkich wozów bojowych mistrzowie.  

7.        Poznaj te�, o najlepszy z dwakro� urodzonych, najwybitniejszych spo�ród nas, dowódców 
mej armii; wymieni� ci ich imiona:  

8.        Ty sam, o Panie, oraz Bhiszma, Karna i Kripa zwyci�ski, Aszweattaman, Wikarna i syn 
Somadatty,  

9.        oraz wielu innych dzielnych wojowników, w ró�ny or�� zbrojnych, a w sztuce wojennej 
wytrawnych, gotowych �ycie swe dla mnie poło�y� w ofierze.  

10.     Ta armia nasza pod Bhiszmy dowództwem, zaiste ogromna jest ich za� wojsko, pod Bhimy 
wodz� niedostatecznym si� zdaje.  

11.     Wszyscy, wedle rozkazów, na swoich stanowiskach trwaj�c, i wy dowódcy, Bhiszm� 
ochraniajcie z wszech stron".  

12.     Wówczas Bhiszma przesławny, z Kaurawów najstarszy, w sw� konch� pot��nie uderzył, i 
rozniósł si� d�wi�k, jakoby ryk lwa, raduj�c Durjodany serce.  

13.     I wraz w odpowiedzi zagrzmiały muszle i rogi, b�bny, piszczałki i tr�by wojenne, hukiem 
gromu napełniaj�c powietrze.  

14.     A wtedy Szri Kriszna i syn Pandu, siedz�c w swym rydwanie bojowym, w białe zaprz��onym 
rumaki, w swe boskie uderzyli konchy.  

15.     Kriszna w Panczad�ani� sw� zad�ł, Ard�una w Dewa-datt�, a Bhima, o czynach 
straszliwych, w sw� Paundr� pot��n�;  

16.     król Judisztira, syn Kunti, w swoja zatr�bił, zwan� - "Zwyci�stwo niezmierne",  
 
za� Nakula i Sahadewa w "Słodko-brzmiac�" i "Klejnoto-kwietn�".  

17.     Podobnie król Kaszi, łucznik wspaniały, i dzielny Skandin, wielkiego wozu bojownik, 
Drisztadiumna, Wirata i niezwyci��ony Satiaki.  

18.     Drupada i Draupadi synowie i Saubhadra, w mocny or�� zbrojny, wszyscy o królu, z wszech 
stron w swoje uderzyli konchy;  



2 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

19.     a� huk niezmierny rozniósł si� po ziemi i napełnił niebiosa, wstrz�saj�c serca synów 
Dritarasztry.  

20.     Natenczas, widz�c Kaurawów w szyku bojowym, z or��em ju� do ataku dobytym syn Pandu 
- którego sztandar wizerunek Hanumana zdobi, - uj�ł swój łuk, o królu,  

21.     i w te si� słowa, do Kriszny, swego wozu boskiego Wo�nicy. Ard�una rzecze: "W �rodku, 
pomi�dzy dwoma szykami wojsk, zatrzymaj mój wóz, o Nie�miertelny,  

22.     abym przyjrzał si� z bliska stoj�cym tu, ��dz� walki o�ywionym wojownikom, z którymi 
zmierzy� si� mam za chwil� w tym boju;  

23.     bym spojrzał na zgromadzonych tu w polu rycerzy, gotowych walczy� za spraw� 
przewrotnego syna Dritarasztry."  

Sand�aja mówi:  

24.     Usłyszawszy te słowa Ard�uny, o Bharato, Szri Kriszna zatrzymał ów wóz przesławny w 
samym �rodku, pomi�dzy dwoma szykami wojsk,  

25.     naprzeciw Bhiszmy  i Drony  i wszystkich ksi���t ziemi, i rzekł: "Spójrz tedy synu Prity na 
zgromadzonych tu Kaurawów."  

26.     I ujrzał Parta ojców i dziadów, wujów, stryjów i braci, synów i wnuków, towarzyszy i przyjaciół,  

27.     nauczycieli i te�ciów, stoj�cych naprzeciw siebie w po�ród hufców obu, a widz�c tych 
wszystkich bliskich i krewniaków, gotowych do boju, syn Kunti,  

28.     tkni�ty lito�ci�, ozwał si� w udr�ce gł�bokiej:  

Ard�una rzecze:   

"O Kriszno, widz�c tych moich bliskich po stronach obu, ��dnych krwi rozlewu,  

29.     nogi uginaj� si� pode mn�, a usta wysychaj� spalone; dr�� całym ciałem, a włosy staj� mi 
d�bem.  

30.     Gandhiwa wypada z mych r�k, a skóra ogniem płonie, ledwie usta� mog�. M�ci si� moja 
my�l.  

31.     Złowró�bne te� widz� znaki, o Keszawo, a po�ytku w tej bratobójczej walce nie zdołam 
dojrze� �adnego.  

32.     Nie chc� zwyci�stwa, o Kriszno, ani królestwa, ani rozkoszy; có� nam po królestwie, 
Govindo, co po uciechach, a nawet �yciu samym,  

33.     gdy ci, gwoli którym pragn�� mo�emy królestwa, uciech i rado�ci, stoj� dzi� oto powa�nieni 
ze sob�, swe dobra i �ycie odda� gotowi -  

34.     nauczyciele, ojcowie, i syny, dziadowie i wuje, te�ciowie i wnuki, stryjowie, dziewierze i inni 
krewniacy.  

35.     Na �ycie ich nie chc� nastawa�, o demona Madhu Pogromco, cho�by głow� własn� poło�y� 
mi przyszło; nie chc�! Nawet za cen� władzy nad trzema �wiaty, a có� dopiero dla królestwa ziemi?  

36.     Jak�� rado��, o D�anaradano przynie�� nam mo�e u�miercenie synów Dritarasztry? Cho� 
oto łuki ich w nas wymierzone, grzech jeno stanie si� naszym udziałem je�li im �mier� zadamy.  

37.     Nie przystoi nam na �ycie tych zacnych Kaurawów, krewnych naszych, godzi�; zaprawd� 
pozbawiwszy �ycia naszych bliskich, jak�e by�my mogli by� po tym szcz��liwi, o Kriszno?  

38.     Je�li oni, za�lepieni chciwo�ci�, nie widz� zła w niszczeniu rodziny, ni zbrodni w niszczeniu 
przyjaciół,  

39.     czy� my, o D�anardano, nie powinni�my powstrzyma� si� od tego grzechu, my, co widzimy 
jasno całe zło jakie idzie w �lad za upadkiem rodu?  

40.     Bowiem wraz z upadkiem rodziny zatracaj� si� odwieczne prawa, obyczaje i tradycje rodowe, 
a gdy te zanikaj�, zaprawd� bezład i chaos a-dharmy szerzy si� w�ród rodu.  

41.     A gdy bezprawie gór� bierze wówczas i w�ród kobiet rodu zepsucie si� wkrada, a to, o 
Warsznejo, do chaosu społecznego i Warn pomieszania niechybnie prowadzi.  



3 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

42.     A to znów piekło gotuje całemu rodowi, jak i tym co si� stali jego upadku przyczyn�; 
przodkowie ich bowiem, pozbawieni �wi�tych rytuałów i ofiar - kul ry�owych i wody, - cierpie� równie� 
musz�.  

43.     I tak przez ów pierwotny grzech, co niszczy rodzin� i ład społeczny niweczy, oraz prastare 
narusza tradycje, zatraca si� odwieczne powołanie rodu i rasy, a prawo moralne upada.  

44.     A wszak mówiono nam zawsze, o Kriszno, i� ci co zatrac� sw� Dharm� rodow�, w piekle 
znale�� si� musz�.  

45.     Biada nam! oto jak szkaradny grzech popełni� dzi� chcemy, godz�c na �ycie krewnych 
naszych, z ��dzy uciech królewskich i władzy.  

46.     Lepiej zaiste byłoby dla mnie, gdybym bezor��ny i wolny od ch�ci odwetu, poległ w tej bitwie 
z r�ki zbrojnych synów Dritarasztry."  

Sand�aja rzekł:  

47.     Wypowiedziawszy te słowa na polu bitwy, Ard�una odrzucił swój boski łuk i kołczan i opadł w 
rozpaczy na siedzenie wozu.  

Om! Hari Om! Tat Sat.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhawagad Gity - Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un� 
Cz��� Pierwsza, zwana:  
JOG� ROZPACZY ARD	UNY 

PRZYPISKI DO ROZMOWY PIERWSZEJ 

Strofa 1 - Dharma - obowi�zek, powołanie, zadanie �yciowe; równie� -  wewn�trzne prawo i 
wypływaj�ce ze� posłannictwo; za� A-dharma - to co jest Dharmie przeciwne, a wi�c bezład, 
bezprawie, nieład, nieprawo��, grzech, chaos, rozprz��enie, rozkład społeczny.  

Strofa 4 - "mistrz wielkiego wozu" - przydomek nadawany najt��szym wojownikom, którzy mogli 
samotrze� stawi� czoło dziesi�ciu tysi�com łuczników.  

Strofa 7 - "Dwakro� urodzonych" tytuł nadawany członkom trzech wy�szych kast, 
symbolizuj�cy  narodziny wewn�trzne do �ycia wy�szego �ycia.  

Strofa 12 - "W konch� uderzył" - znak gotowo�ci do boju; konchy wielkich wojowników były 
błogosławione specjalnie i bogato zdobne, nieraz te� bywały darami bogów jak Ard�uny "Dewata-
datta", czyli "przez bogi dana." Jego kołczan i słynny łuk  - "Gandhiwa" były mu równie� dane przez 
bogi na t� wielk� i decyduj�c� bitw� na polu Kuru.  

Strofa 17 - Kaszi - dzisiejszy Banaras.  

Strofa 26 - Parta tj. syn Prity czyli Ard�una.  

Strofa 31 - Keszawa (akcent na e) jedno z imion Szri Kriszny, dosłownie "�pi�cy na wodach" - to 
jest symbol ducha bo�ego na wodach niesko�czono�ci.  

Strofa 32 - Gowinda - jedno z niezliczonych imion Szri Kriszny, dosłownie - "pasterz krów", symbol 
dusz ludzkich.  

Strofa 36 - D�anardana imi� Szri Kriszny, dosłownie - "pogromca ludów", czyli bojownik o 
sprawiedliwo��, który wsz�dzie o ni� walczy i niweczy zło.  

Strofa 40 - Tradycje rodu tj. rodowe Dharmy (liczba mnoga) to społeczne i religijne obowi�zki; 
podstawy ładu, harmonii i zdrowia społecze�stwa; a odwrotno�� - A-dharma. A �e "Słowem" całej 
hinduskiej kultury była zawsze Dharma, sprzeniewierzenie si� jej jest uwa�ane za najwi�ksze zło, 
odst�pstwo wobec jedynej własnej Prawdy i wewn�trznego prawa.  

Strofa 41 - Warszneja - imi� Szri Kriszny, potomek rodu Wriszni; dosłownie - silny, pot��ny  

Strofa 41 - Warna - dawny, na wewn�trznych wrodzonych zdolno�ciach i cechach opieraj�cy si�, 
podział klas społecznych, czyli kast; gdzie zaj�cie i fach odpowiadały skłonno�ciom i tendencjom 
ka�dego; gdy te si� zmieniały przej�cie z jednej kasty (Warny) do drugiej było mo�liwe; co spaczyło 
si� i zakrzepło z biegiem wieków. Obszerniejsze wyja�nienie na ko�cu.  



4 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 42 - symboliczne ofiary kul ry�owych i wody podczas ceremonii podobnej do naszych 
dawnych "Dziadów", gdzie przy modlitwach i pie�niach wzywa si� duchy zmarłych i wita miło�ci� i 
błogosławie�stwem, ofiarowuj�c ry� (jak u nas chleb) i wod�. Do rytuału tego przywi�zuje religia 
Hinduizmu ogromne znaczenie.  

Strofa 43 - Powołanie i posłannictwo - synonimy Dharmy.  

Koniec: Joga, dosłownie zjednoczenie, z duchem wysłanym (boskim) i z Bogiem; u�ywa si� tak�e 
dla oznaczenia systemu ró�nych �wicze�, wgł�bia� si� w tre�� rzeczy ka�dej, uduchowienia i 
wzniesienie w jedno�� z Najwy�szym, medytacji oraz umartwie� dla osi�gni�cia tego celu.  

Om (lub AUM) wyra�a Przedwiecznego; (w trójcy) Hari - Wisznu; Tat Sat - Byt niewyra�alny, 
bezkresny, jedynie rzeczywisty.  

Hanuman - (którego wizerunek zdobi sztandar bojowy Ard�uny) to wódz ludu Drawidyjskiego, 
przyjaciel i najbli�szy sojusznik ksi�cia Ramy, w jego wojnie przeciw królowi Lanki (Cejlon) 
demonicznemu Rawanie, akcent na pierwsze a)o odzyskanie porwanej przeze� Sity temat eposu 
Ramajany. Lud Drawidyjski i jego wódz s� tradycyjnie przedstawiani pod postaci� małp. Według ksi�g 
�wi�tych Hanuman był wcieleniem wielkiego Dewy (Archanioła) posłanym na ziemi� przez 
Najwy�szego dla pomocy i współdziałania z Ram�, Hanuman jest wedle tradycji niedo�cigłym wzorem 
wierno�ci i najgor�tszej, naj�arliwszej miło�ci dla Ramy.  

Wymowa imion: (zaznaczam tylko tam gdzie ró�ni si� od polskiej) Durjodana - akcent na o; Kripa 
- na a; D�anardana - na drugie a. Warszneja - na pierwszym długim a, Jujodana - na o.  

  

ROZMOWA DRUGA 

 Sand�aja rzekł:  

1.        Do Ard�uny, ogarni�tego lito�ci� i rozpacz� , z okiem zm�conym i pełnym łez, Szri Kriszna, 
demona Madhu pogromca, z tymi zwrócił si� słowy:  

Błogosławiony rzecze Pan:  

2.        Sk�d to spada na ciebie, Ard�uno, w tej decyduj�cej chwili niebezpiecze�stwa, tak haniebna, 
aryjskiego wojownika niegodna rozpacz co niebo ...... od niesławy wiedzie?  

3.        Nie poddawaj si� niemocy, o Parto, nie przystoi ci to. Odrzu� n�dzn� małoduszno�� i 
powsta�, wrogów zwyci�zco!  

Ard�una mówi:  

4.        Jak�e to mam, o Kriszno, strzały me w bitwie przeciwko Bhiszmie kierowa� i Dronie, tak ze 
wszechmiar godnym czci?  

5.        zaprawd� lepiej pój�� w �wiat o �ebraczym chlebie, ani�eli nastawa� na �ycia tej zacnej 
starszyzny. Pozbawiwszy �ycia tych Guru czcigodnych, cho� ich chciwo�� chwilowa uniosła, uczty 
tego �wiata zdadz� si� nam krwi� zaprawne.  

6.        Ani te� wiem co lepszym byłoby dla nas, by� zwyci��onym, czy samym zwyci��y� tych co tu 
stoj� przed nami, synów Dritarasztry, a z których �mierci� stracimy wszelk� do �ycia ochot�.  

7.        Me serce łamie si� w niemocy, a my�l si� gubi. Nie widz� jasno mej Dharmy, nie rozpoznaj� 
obowi�zku. Powiedz mi Ty wyra�nie, co jest lepsze, uczniem Twym jestem, błagam Ci�, o�wie� mnie!  

8.        Nie s�dz� te�, aby ten pal�cy ból, co mi zmysły wszystkie wysusza, ukoi� si� mógł przez 
zdobycie cho�by najwspanialszego na ziemi królestwa, a nawet nad �wietlistymi władania.  

Sand�aja rzekł:  

9.        Ard�una, wrogów zwyci�zca, po tych słowach do Kriszny zwróconych, dodał jeszcze: "nie 
b�d� walczył". I umilkł.  

10.     A Szri Kriszna, o Bharato, do siedz�cego tak w zgn�bieni, pomi�dzy dwoma hufcami wojsk, 
z lekkim przemówił u�miechem:  

Pan rzecze:  

11.     Bolejesz nad tymi, nad którymi bole� nie nale�y, cho� sk�din�d m�dre mówisz słowa. 
Człowiek rozumny nad �ywym nie boleje, ani nad umarłym.  



5 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

12.     albowiem zaprawd� nie było takiego czasu, kiedym nie istniał Ja, lub ty, lub ci ksi���ta ziemi; 
ani te� kiedykolwiek nadej�� mo�e czas, gdy istnie� przestaniemy.  

13.     jak duch - ciał Mieszkaniec - przez jego dzieci�stwo, młodo�� i wiek podeszły przechodzi, tak 
z jego �mierci� inne przyobleka ciało. Człowiek silny nad tym nie boleje.  

14.     Zetkni�cie nasze z materi� - Prakriti - o synu Kunti, rzucaj� nas w chłód i w �ar, w rozkosz i 
ból, lecz te s� przemijaj�ce, pojawiaj� si� i znikaj�; zno� je wiec m��nie, o Bharato.  

15.     Tylko człowiek m��ny, którego one nie udr�czaj� i nie smuc�, o najlepszy z ludzi, który jest 
równie spokojny w rado�ci jak w cierpieniu, staje si� zdolny do nie�miertelno�ci.  

16.     Byt Rzeczywisty nie przestaje istnie� nigdy; to, co rzeczywistego nie posiada bytu, trwałym 
nie mo�e si� sta�. Prawd� o nich poznali ci, co wnikn�li w tre�� i rdze� rzeczy wszelkiej.  

17.     Wiedz i� Ten, który wszystko rozsnuwa i przenika, niezniszczalny jest. Nikt Niezmiennego 
nie mo�e zniweczy�.  

18.     Ciał s� znikome, lecz ten, który ich u�ywa, wieczny jest, bezgraniczny, niesko�czony, 
niezmienny. A wi�c walcz, o Bharato!  

19.     Prawdy nie widzi człek, gdy s�dzi, �e On zabity by� mo�e, jak i wówczas gdy Go zabójc� 
mieni. Nie mo�e On - ciała Mieszkaniec - ani zabi�, ani by� zabity;  

20.     albowiem nie rodzi si� On i nie umiera, raz istniej�c, nie przestaje istnie� nigdy. Bez 
pocz�tku jest i bez ko�ca, trwał, niezmienny, odwieczny; �mier� ciała Go nie dotyka.  

21.     Człowiek, wie i� niezniszczalny jest On, samoistny, wiecznotrwały, urodzeniu ni zmianie 
nijakiej nie podległy, jak�e mo�e on zabi�, o Parto, i kto mo�e w nim by� zabity?  

22.     Duch porzuca zu�yte ciało, by nowe przyoblec, jak człowiek co odzie� znoszon� na �wie�� 
zamienia.  

23.     Or�� si� Go nie ima i ogie� nie pali, woda nie wil�y, nie wysusza wiatr.  

24.     Zaprawd� nie da si� Go ci�ciem razi�, ni spali�, zwil�y� ni wysuszy�; trwały, niewzruszony, 
wszechprzenikaj�cy, praodwieczny jest On.  

25.     Nieprzejawionym Go zw�, niepoj�tym, niezmiennym; widz�c i� takim jest, czy� bole� 
przystoi?  

26.     Lecz gdyby� nawet mniemał, i� rodzi si� On wci�� i wci�� umiera, to i wówczas, o pot��nie 
zbrojny, rozpacza� by� nie powinien,  

27.     albowiem nieuniknion� jest �mier� dla tego, który si� rodzi, a narodziny dla tego, kto umiera; 
a nad uniknionym bole� nie nale�y.  

28.     Niewidzialnym jest pocz�tek istot �ywych, o Bharato, widzialnym �rodkowy okres ich �ywota 
i znów niewidocznym ich koniec. Gdzie� tu do smutku przyczyna?  

29.     Niepoj�tym jest On; jako cud niezmierny widz� Go jedni; jako o dziwie nad dziwy mówi� o 
Nim drudzy; jako o cudzie słuchaj� o Nim inni; lecz i mówi�c i słysz�c, zaprawd� nikt Go poj�� nie 
zdoła.  

30.     W istocie ka�dej zamieszkały, wieczy�cie niezniszczalny jest On; przeto nad �adn� istot�, o 
Bharato, bole� nie nale�y.  

31.     Nie wahaj si� wiec Ard�uno i Dharm� peł� własn�; nic bardziej dla Kszartji szcz�snego nad 
sprawiedliw� wojn�.  

32.     Szcz��liwy zaiste ten rycerz, któremu taka wyprawa, na kształt nieba otwartych podwoi - nie 
szukana - przypadnie w udziale.  

33.     Lecz je�li od tej sprawiedliwej uchylisz si� wojny, sprzeniewierzaj�c si� swej Dharmie, a 
cze�� na szwank nara�aj�c, grzech popełnisz wielki.  

34.     wie�� o twej ha�bie rozejdzie si� szeroko, o dla człowieka rycerskiej czci, ha�ba nad �mier� 
jest gorsza.  

35.     w�ród wodzów sławnych - wozów bojowników - �e� z pola walki ze strachu uszedł, utrwali 
si� mniemanie, i ty, tak dzi� szanowany, staniesz si� godny w ich oczach pogardy.  



6 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

36.     A szyderstwo wrogów - twe m�stwo poddaj�c w w�tpliwo�� - w nieprzystojnych wyrazi si� 
słowach; a có� ponadto mo�e by� gorszego?  

37.     Poległy - osi�gniesz niebo; zwyci�zc� - posi�dziesz rado�� ziemi. Wi�c powsta�, o synu 
Kunti, i id� w bój!  

38.     Rado�� i ból, zdobycz i utrat�, zwyci�stwo i kl�sk� przyjmuj�c jednakowo - walcz, a 
unikniesz grzechu.  

39.     Tak� jest wiedza wyło�ona wedle Sankhii nauki, usłyszysz teraz o m�dro�ci Jogi; gdy si� w 
ni� w�yjesz, o Parto, skruszysz czynu okowy, nie przestaj�c działa�.  

40.     Nie masz w niej wysiłków daremnych, ni sił zatraty, ni cofania si� wstecz. Nawet odrobina tej 
Dharmy m�dro�ci, stosowana w �yciu, od wielkiego l�ku nas chroni.  

41.     Panuje tu Buddhi - Rozum rozpoznaj�cy, skupiony, jednolity w d��eniu, o rado�ci Kuru; za� 
my�li ludzi chwiejnych rozbiegaj� si� i rozpraszaj� bez ko�ca.  

42.     Nierozumni, rozkochani w literze Wed, kwieci�cie dowodz�, i� ponad nie nic nie istnieje.  

43.     Pełni ��dz, maj� raj za swój cel, a narodzenie pomy�lne za rytuałów skutek poczytuj�, 
zalecaj�c ró�norodne obrz�dy, by władz� zdoby� i uciechy.  

44.     Lecz ci co ��dz� władzy i uciech powodowani, takie upodobali nauki, nie wiedz� czym jest 
Rozum czysty, ku Samadhi stale skierowany.  

45.     Wedy o trzech Gunach - wła�ciwo�ciach Przyrody  - nam mówi�; lecz ty, o Ard�uno, masz 
si� wznie�� ponad tych energii troistych działanie i ponad przeciwie�stw dwójni�, a nic nie maj�c i nic 
nie chc�c, stały w harmonii, w Duchu skupiony trwa�.  

46.     Wszystkie Wedy taki� maj� po�ytek dla tego, kto ujrzał Brahmana, jak miałoby jezioro tam, 
gdzie kraj wod� zalany.  

47.     Tw� rzecz� czyn, lecz nie jego skutek; niech nagroda nie b�dzie nigdy twego działania 
pobudk�. Jednak bezczynowi nie oddawaj si� równie�.  

48.     W Jodze niezachwianie skupiony, od wszelkich przywi�za� wolny, w powodzeniu i kl�sce 
jednaki - działaj, o Ard�uno! Stan takiej równowagi wewn�trznej jest zwany Jog�.  

49.     Działanie jest ni�szym od Jogi duchowego rozpoznawania, tote� w Rozumie czystym znajd� 
tw� ostoj�, Ard�uno. Zaiste godnymi lito�ci s� ci, którzy pracuj� dla zysku.  

50.     Kto w duchowym rozpoznawaniu skupiony trwa, ten wznosi si� jeszcze tu, w �wiecie dwójni, 
zarówno ponad grzech, jak i ponad zasług�; wi�c tej jodze oddaj si� Ard�uno, całkowicie. Joga jest 
sztuk� działania.  

51.     M�drzec, który rozpoznawanie swe z boskim zjednoczył, nie dba o �aden działania plon, 
wolny od wi�zów narodzin ponownych, wznosi si� w dziedzin� gdzie nie istnieje ból.  

52.     Gdy Rozum twój sie� niewiedzy przekroczy, nie b�dziesz przywi�zywał wagi do tego co� 
usłyszał, lub co kiedykolwiek masz jeszcze z Pism �wi�tych usłysze�.  

53.     A pełni� Jogi osi�gniesz wówczas, gdy rozum twój, który si� dzi� gubi w�ród tekstów Ksi�g 
�wi�tych, zdoła stale trwa� w niewzruszonym spokoju Samadhi.  

Ard�una Mówi:  

54.     Po czym mo�na pozna�, o Keszawo, człowieka o niewzruszonej my�li, który stale w 
Samadhi przebywa? Jak m�drzec taki mówi, jak siedzi, jak chodzi?  

Pan rzecze:  

55.     Gdy wszelkie pragnienia ostatecznie człowieka opuszcz� , gdy w Duchu i przez Ducha 
znajduje swe jedyne zadowolenie i szcz��cie, wówczas nazwa� go mo�na m�drcem o niewzruszonej 
my�li.  

56.     Kto jest równie spokojny w�ród nieszcz��� jak i rado�ci, wolny od t�sknot, l�ków i gniewu, 
ten jest zwany m�drcem o niewzruszonej my�li.  

57.     Kto nigdzie z niczym nie b�d�c zwi�zany, dobre i złe przyjmuje jednako i nie zna niech�ci 
ani upodoba�, ten zaprawd� posiadł m�dro�ci równowag�.  



7 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

58.     I ten, który jak �ółw, co swe członki pod skorup� wci�ga, tak on swe zmysły od wszelkich 
odrywa przedmiotów, i ten ma umysł uciszony w m�dro�ci równowadze.  

59.     Przedmioty zmysłów same niejako odwracaj� si� od człowieka, który nie podtrzymuje z nimi 
ł�cznika; upodobania ku nim mog� w nim jeszcze trwa�, jednak i te znikaj� gdy ujrzy Najwy�sze.  

60.     Napór podnieconych zmysłów, o synu Kunti, mo�e unie�� my�l i spokoju pozbawi� nawet 
człowieka rozumnego, który nie ustaje w wysiłkach ku doskonało�ci.  

61.     Niech wi�c pow�ci�gnie wszystkie swe zmysły i niewzruszony usi�dzie, oddaj�c si� Jodze. 
Mnie maj�c za jedyny swój cel; bowiem my�l tych co w pełni opanowali swe zmysły trwa w 
równowadze harmonii.  

62.     Człowiek, który du�o uwagi i my�li po�wi�ca przedmiotom zmysłów, silny ł�cznik z nimi 
nawi�zuje; ze zwi�zania tego rodzi si� po��danie, a z po��dania gniew;  

63.     gniew m�ci rozpoznawanie i ułud� stwarza; do za�mienia pami�ci brak rozpoznawania 
wiedzie, pami�� przy�miona do zaniku Rozumu prowadzi, a zanik Rozumu to zguba człowieka.  

64.     Lecz człowiek opanowany, poruszaj�cy si� swobodnie w�ród rozlicznych przedmiotów, od 
po��da� wolny i od wstr�tów, o zmysłach w pełniej władzy Ducha, osi�ga spokój prawdziwy.  

65.     W spokoju tym wszelkie cierpienie znajduje swój kres, bowiem gdy ucisz� si� wzruszenia, 
umysł wkrótce pod��a za nimi i równowag� osi�ga.  

66.     Lecz człowiek nieopanowany w Rozum czysty nie si�gnie, ni w skupienie najgł�bsze; bez 
skupienia za� nie ma spokoju, a czy� mo�e zaistnie� szcz��cie tam, gdzie spokoju brak?  

67.     Ten spo�ród zmysłów który uwodzi wzruszenia, poci�ga te� i rozs�dek człowieka, jak wicher 
co łód� bez steru na wzburzone porywa fale.  

68.     Tote� tylko ten mo�e posi��� my�li niewzruszono��, o mocno or��ny, kto zmysły swe z 
zale�no�ci od wszelkich uwolni przedmiotów.  

69.     Co noc� dla wszystkich innych, dla niego jasnym �wieci dniem; lecz co dniem dla innych dla 
m�drca jest niewiedzy noc�.  

70.     Ten w spokój wchodzi prawdziwy, kto jak ocean, co wody rzek wielkich przyjmuj�c, 
niezmienny zostaje, tak on wszelkie pragnienia w sw� �wiadomo�� przyjmuje szerok�, a 
niewzruszony w równowadze trwa. Lecz ten co po��danych wci�� pragnie przedmiotów, spokoju nie 
zazna.  

71.     Kto wszelkie odrzuci pragnienia, kto �yje i działa bezosobi�cie, wolny od t�sknot i zachce�, 
od "ja" i "moje", ten zaprawd� w Pokój Wielki wchodzi.  

72.     Jest to, o synu Prity, stan niewzruszonego trwania w Brahmanie, kto go osi�ga nie bł�dzi 
wi�cej; a kto nawet w ostatniej chwili �ycia zdoła ten stan posi���, dost�pi wyzwolenia, Szcz��liwo�ci 
w Brahmanie wieczystej.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� Druga, zwana:  
JOG� ROZPOZNAWANIA FILOZOFICZNEGO, CZYLI JOG� SANKHII 

PRZYPISKI DO ROZMOWY DRUGIEJ 

Strofa 3 - Parantapa - wrogów zwyci�zca.  

Strofa 4 - Bhiszma jest wujem, byłym opiekunem Ard�uny; Drona - jego guru w wielkiej sztuce 
łucznictwa.  

Strofa 5 - tj. wyrzec si� �wiata, i zosta� Sanjasinem, mnichem w�drownym z miseczk� �ebracz�.  

Strofa 5 - bowiem z chciwo�ci nie chc� odda� zagrabionego królestwa.  

Strofa 8 - Dewy, czyli 
wietli�ci - Duchy odpowiadaj�ce chrze�cija�skim Aniołom i Archaniołom. 
Hinduizm mówi o wielkiej ilo�ci ich hierarchii  i stopni; najni�sze s� niemal na poziomie człowieka, 
najwy�sze - to pot��ne Duchy Planetarne, Duchy �ywiołów itd.  



8 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 11 - Pozorn�, ludzk� m�dro�ci�, usprawiedliwion� z punktu emocjonalnego, lecz nie 
wy�szego, nie Dharmy.  

Strofa 13 - Mowa o przyj�tej ogólnie w hinduizmie, jak i innych religiach Wschodu, wierze w 
reinkarnacj� tj. wielokrotne wcielenia na ziemi.  

Strofa 15 - Nie chodzi tu o nie�miertelno�� Duszy po �mierci fizycznego ciała, ta jest wedle filozofii 
hinduskiej prawem ka�dej istoty; a o wzniesienie si� ponad ograniczenia zarówno �ycia - powtórnych 
wciele� - jak i �mierci; chodzi o zjednoczenie z Bosk� Wszech�wiadomo�ci�, odwieczn� i 
niesko�czona.  

Strofa 16 - Sat i A-sat, najpierwsza i najostatniejsza Dwójnia, tj. Byt Absolutny i to, co On z Siebie 
wyłania i stwarza, co nie mo�e mie� wiec bytu absolutnego i nie mo�e by� wiecznotrwałe.  

Strofa 21 - Duch ani nie zabija, ani te� sam nie mo�e by� kiedykolwiek zniweczony. Nie jest zabity 
gdy ciało umiera.  

Strofa 26 - Wraz z ciałem.  

Strofa 31 - Kszatrja - rycerz, wojownik, nale��cy do drugiej z kolei Warny - kasty, której Dharm� 
jest obrona or��na społeczno�ci, ofiara z �ycia i mienia w ka�dej "potrzebie". �mier� na posterunku, tj. 
przy spełnianiu swej Dharmy, zapewniała nie tylko chwał� na ziemi, ale i w niebie.  

Strofa 39 - Sankhia - jeden z filozoficznych systemów Indii, tutaj u�yte szerzej, dla oznaczenia 
filozofii, która mówi o Rzeczywisto�ci bezwzgl�dnej i absolutnej.  

Strofa 39 - tj. wyzwolisz si� od przyczyn i skutków działania, nieodł�cznych od ka�dego czynu.  

Strofa 40 - tj. w Jodze Dharmy.  

Strofa 40 - Od l�ku chroni tj. daje tak jasne rozpoznawanie w �wietle duchowej m�dro�ci, i� nie ma 
miejsca na �adne w�tpliwo�ci ani wahania. Niektórzy tłumacz� - "od niebezpiecze�stwa chroni", tj. od 
�ycia w  materializmie oddalaj�cym od prawdy i własnej duchowej istoty.  

Strofa 41 - Buddhi - Rozum intuicyjny, prze�wietlony duchowym �wiatłem Atmy, tj. czysty.  

Strofa 42 - Odró�nia si�: "Weda" w liczbie pojedynczej, tj. Prawda jedyna, od Wedy, w liczbie 
mnogiej tj. ksi�gi �wi�te Hinduizmu, które wprawdzie uwa�a si� za objawione m�drcowi Wjasa, ale nie 
mog�ce zawrze� całej niesko�czonej Prawdy; stad swoboda badania filozoficznego i wolno�� my�li 
charakteryzuj�ca Hinduizm. Jednak i tu bywaj� cia�ni wyznawcy, którzy chc� wierzy�, �e ksi�gi mog� 
zawrze� cał� Prawd�.  

Strofa 44 - Samadhi - stan wysokiego duchowego wzniesienia i pogr��enia si� �wiadomo�ci� we 
Wszech�wiadomo��, ekstaza pełni nieogarnionego Bytu. Nieustanne w Nim trwanie jest celem i 
szczytem Jogi, gdy ginie wszelkie poczucie dwoisto�ci.  

Strofa 45 - Przyroda, Prakriti, w najogólniejszym znaczeniu, jako wszystko�� przejawiona. 
Niektórzy tłumacz� sanskryckie Prakriti jako Materia, jest to jednak poj�cie za ciasne, bowiem Prakriti 
jest uwa�ana w filozofii hinduskiej za Pot�g�, �wiadom� Energi�, wyłonion� z wszech�wiadomo�ci 
Boga. Guny Prakriti, to cechy, wła�ciwo�ci, przyrodzone atrybuty Przyrody, lub rodzaje jej energii, 
nieodł�czne od niej i wci�� działaj�ce. Gdy s� w równowadze wszelkie przejawienie zanika, ruch 
ustaje, istnienie zamiera. Te trzy Guny - wła�ciwo�ci - s� to: Sattwa - czyli harmonia, rytm, równowaga 
całej natury, �wietlisto��; Rad�as - ruchliwo��, nami�tno��, gwałtowno�� itp. Tamas - bezwład, 
oci��ało��, ciemnota, gnu�no��.  

Strofa 45 - Wszystko co istnieje dzieli si� na dwójni� przeciwie�stw - dzie� i noc, �wiatło i mrok, 
ból i rado�� itd. bez ko�ca; jedno nie mo�e istnie� bez drugiego, rzecz ka�da ma sw� odwrotno��, 
dopiero w Jedynym wszystko stapia si� w jedno�� niepodzieln�.  

Strofa 46 -  Byt Absolutny, Wszech�wiadomo�� itd., patrz obszerne wyja�nienie na ko�cu.  

Strofa 49 - gdy� Joga duchowego rozpoznawania prowadzi wprost do poznania i zjednoczenia si� 
z Rzeczywisto�ci� Najwy�sz�.  

Strofa 50 - Działanie, które nie wi��e, b�d�c całkowicie bezosobiste, skutki jego nie powracaj�  ku 
działaj�cemu, nie obarczaj� go.  

Strofa 51 - W "Przybytek szcz��liwo�ci wieczystej" tj. w Brahmana.  

Strofa 61 - Jogi oddaje si� swym �wiczeniom i rozmy�laniom w siedz�cej swobodnej postawie.  



9 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 62 - gdy co� staje na drodze do zaspokojenia go.  

Strofa 63 - Pami�� poprzednich do�wiadcze� czyli sumienie.  

Strofa 63 - Człowiek, który traci panowanie nad sob� i staje si� niewolnikiem nami�tno�ci i 
nienawi�ci, coraz bardziej "oddala si�" od swej Duszy, a� wreszcie ł�czno�� z ni� mo�e całkowicie 
zerwa�.  

Strofa 69 - M�drzec ma oczy otwarte na prawdy niedost�pne dla zwykłych ludzi, a to, co tym si� 
zdaje wa�ne, jest dla� błahe lub zgoła złudne, jakby nieistniej�ce.  

Strofa 70 - Czyli nie chodzi o nieczuło�� i oboj�tno�� a o �ycie ze �wiadomo�ci� skupion� w 
najwy�szym, wówczas �adne wzruszenia nie zdołaj� zm�ci� najgł�bszego spokoju, który płynie z 
Ducha.  

Strofa 71 - "Pokój Wielki" i "Szcz��liwo�� wieczysta" s� to odpowiedniki i sanskryckich słów Szanti 
i Nirwana, jest to stan absolutnej pełni �wiadomo�ci w zlaniu si� z Wszech�wiadmo�ci�; trwanie w 
Bycie tak nieogarnionym i� dla zwykłego człowieka "niebytem" mo�e si� wydawa�, przekracza 
bowiem wszelkie jego zdolno�ci pojmowania i mo�liwo�ci doznania, tak jak zbyt szybkie wibracje 
przekraczaj� odbiorczo�� naszych zmysłów (d�wi�k, barwa itd.). Dlatego to nieraz si� spotyka 
tłumaczenie, zupełnie nie�cisłe i bł�dne, Nirwana jako niebyt; jest to z punktu filozofii hinduskiej 
równym nonsensem jak nazwanie Boga, Bytu absolutnego i transcendentalnego - niebytem; st�d 
filozofowie Indii o Pra-bycie (Para-Brahman) mówi� �e nie jest TO ani bytem ani nie-bytem, a ponad i 
poza obu - Pra-przyczyn� jedyn�.  

  

ROZMOWA TRZECIA 

 Ard�una mówi:  

1.        Je�eli uwa�asz, o D�anardano, i� droga m�dro�ci wy�sz� jest od działania, czemu�, o 
Keszawo, zalecasz mi tak straszliwy czyn?  

2.        Niejasne, dwuznaczne zdaj� si� by� Twe słowa, niepoj�te dla mego rozumienia, powiedz mi 
wi�c wyra�nie, która z tych dróg doprowadzi mnie niechybnie do szcz��liwo�ci duszy.  

Błogosławiony rzecze Pan:  

3.        Jakom ju� był rzekł, dwie s� dla duszy na tym �wiecie drogi, o Ard�uno bezgrzeszny, 
�cie�ka poznania filozoficznego, wyznawców Sankhii i �cie�ka Jogi czynu - Jogów.  

4.        Nie mo�na wznie�� si� ponad wi�zy działania przez samo powstrzymywanie si� od czynów, 
ani te� doskonało�� osi�gn�� przez samo wyrzeczenie.  

5.        Bowiem nikt nawet przez chwil�, w całkowitym bezczynie nie mo�e trwa�, ka�dy, chce czy 
nie chce, zniewolony jest do działania przez Guny - energie wła�ciwe Przyrodzie.  

6.        A kto trwa w bezruchu, w pełni władaj�c organami działania, lecz nie przestaj�c my�le� 
po��dliwie o przedmiotach zmysłów, ten, o Bharato, oszukuje siebie i słusznie nazwany by� mo�e 
obłudnikiem.  

7.        Lecz człowiek, który my�l� nad zmysłami panuj�c, bezosobi�cie i swobodnie organami 
działania pełni Jog� czynu, jest zaiste godzien szacunku.  

8.        Peł� wi�c, Ard�uno, wła�ciwy czyn, bowiem czyn od bezczynu jest lepszy; bezczynem 
nawet ciała swego nie utrzymasz przy �yciu.  

9.        Wszelkie działanie, które nie jest ofiar�, niewol� si� staje; cały �wiat jest w jego wi�zach; 
wi�c od przywi�za� wolny, synu Kunti, czyn ka�dy jako ofiar� peł�.  

10.     Gdy Prad�apati - wszech�wiata Pan - w czasach pradawnych wszelkie �ywe wyłonił z Siebie 
stworzenie, a wraz z nim ofiar�, wyrzekł był te słowa: "przez ni� mno�y� si� b�dziecie i wzrasta�, 
niech b�dzie wam ona pragnie� Spełnicielk�;  

11.     "niech ofiara wasza pokarm i rado�� �wietlistym przynosi, a oni niech �ywi� was; słu��c tak 
sobie wzajemnie, najwy�sze osi�gni�cie dobro.  

12.     "Bowiem uczczeni �ywi�c� ofiar�, �wietli�ci wam ze�l� waszych pragnie� spełnienie". Lecz 
złodziejem zaprawd� jest ten, co plony ziemi pozywa, a dawcom ich - �wietlistym - nic w ofierze nie 
składa.  



10 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

13.     Człowiek sprawiedliwy, który po zło�eniu ofiar po�wi�con� spo�ywa straw�, uwolniony jest 
od grzechu; lecz ten, co lekcewa�y ofiar� i tylko dla siebie straw� gotuje, zaprawd� grzechem si� �ywi.  

14.     Twór wszelki po�ywieniem utrzymuje �ycie; po�ywienie dzi�ki deszczom si� rodzi; deszcz 
sprowadzaj� ofiary; trud i praca na ofiary si� składa.  

15.     Wiedz, o Ard�uno, i� �ródłem czynu wszelkiego jest Brahma, a Brahmy pra�ródłem - 
Niezmienny. Oto dlaczego wszechprzenikaj�cy Brahman jest w ka�dej obecny ofierze.  

16.     I tak koło istnienia nieustannym obraca si� ruchem; człowiek, który tu na ziemi, w jego 
obrotach odmawia udziału, a sam lubuje si� zmysłami, ten, o synu Prity, �ywot grzeszny wiedzie i 
daremny.  

17.     Lecz ten, któremu Duch jest rado�ci� jedyn�, który w Duchu wszystko znajduje i nic poza 
Nim nie pragnie, ten zaprawd� od wszelkiego działanie jest wolny i nic ju� tu nie ma do spełnienia.  

18.     Nie dotyczy go �aden czyn tego �wiata i �aden bezczyn, cel jego ponad wszystko stworzenie 
wybiega, od �adnej nie uzale�nia si� istoty.  

19.     Wi�c działaj, Ard�uno, nieustannie a bezosobi�cie, pełni�c czyn, który spełniony by� musi; 
przez działanie wolne od pragnienia plonów, człowiek Najwy�szego dosi�ga.  

20.     D�anaka i wielu innych przez czyn zdobyło doskonało��. Gwoli powszechnego dobra działa� 
ci tak�e przystoi;  

21.     albowiem czyny ludzi wielkich s� wzorem dla innych, ich przykład �wieci ludowi.  

22.     Zwa�, o Parto, i� w trzech �wiatach ogromnych nie masz nic co bym pełni� miał, nic co bym 
osi�gn�� mógł, a jednak działam niezmiennie wci��.  

23.     A gdybym w tym działaniu nie trwał, czujnie i niezmordowanie, ludzie by wsz�dzie poszli za 
Moim przykładem, o Parto.  

24.     I �wiaty zgasłyby wszystkie, gdybym ja nie działał; chaos i bezład sprowadziłbym na ziemi�, 
Warn pomieszanie i zagład� ludzko�ci.  

25.     Jak z po��daniem pracuje człowiek zwykły, tak beznami�tnie, o Bharato, i ku 
powszechnemu dobru, trudzi� si� winien rozumny.  

26.     Niech jednak nie m�ci pojmowania nierozumnych, z nami�tno�ci pracuj�cych ludzi, raczej 
sam działaj�c w niewzruszonej ze Mn� harmonii, niech mi trud ka�dy poci�gaj�cym stara si� uczyni�.  

27.     Wszelki czyn to jeno skutek wzajemnego na siebie działania Gun - energii Przyrody - a 
człowiek swoj� osobowo�ci� złudzony, my�li: "ja to czyni�, jam czynu sprawc�".  

28.     Lecz ten, o pot��nie zbrojny, kto zna istot� tych energii Przyrody, ich funkcje i działania, ten 
wie i� wszystko to jeno "wzajemny energii ruch", i sam działaj�c wolnym pozostaje.  

29.     Ludzie nierozumni, złudzeni tych energii gr�, s� z ich działaniem zwi�zani; lecz m�drzec, 
który prawd� zna, niechaj ich poj�� nie m�ci.  

30.     Mnie oddaj�c czyn ka�dy, my�l� w najwy�szym Wszechduchu skupiony, od pragnie� wolny i 
od nadziei, osobowo�ci i wewn�trznej gor�czki wyzbyty, id� w bój, Ard�uno!  

31.     Ludzie szczerzy i pełni wiary, którzy bez zastrze�e� ni w�tpie� �yj� zawsze wedle tej mojej 
nauki, od wi�zów działania wyzwol� si� równie�.  

32.     Lecz ci, którzy lekcewa�� Me słowa i w �yciu ich nie stosuj�, ci za�lepieni ciemni i 
bezrozumni, wiedz i� zguba ich przeznaczeniem.  

33.     Nawet m�drzec działa zgodnie z przyrodzonymi cechami swej natury; wszystkie istoty za 
głosem swej natury id�; na nic si� wi�c nie zda przymus jej zadawa�.  

34.     Upodobanie w przedmiotach po��dania, jak i ku nim wstr�t, to zmysłów naszych 
przyrodzona cecha; nie nale�y tym dwojgu niewolniczo ulega�, albowiem wrogiem i przeszkod� nam 
s�.  

35.     Lepsz� Dharma własna, cho�by najskromniejsza, ni�li Dharma cudza najlepiej spełniana; 
gdy własn� pełnimy Dharm� nawet �mier� jest dobra; Dharma cudza niebezpiecze�stw jest pełna.  

Ard�una mówi:  



11 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

36.     Lecz powiedz mi, o Warsznejo, co pcha człowieka, jakby wbrew niemu samemu, do grzechu, 
jakby go do� zmuszała jaka� siła fatalna, wbrew jego woli własnej.  

Błogosławiony rzecze Pan:  

37.     	�dza Ard�uno i gniew, z Rad�asu - nami�tno�ci zrodzone; wiedz, i� jest to wróg nasz na 
ziemi najwi�kszy, co wszystko kala i wszystko po�era.  

38.     Jak ogie� dymem, a lustro jest kurzem przy�mione, jak płód macierzystego łona okryty 
otoczk�, tak �wiat ten cały przez gniew jest przy�miony i ��dz�.  

39.     Zaiste wszelk� m�dro��, o synu Kunti, przysłania ten m�drca wróg nieustanny - po��danie, 
jak płomie� nigdy nie syte.  

40.     Mówi� i� zmysły, umysł i intelekt s� jego mieszkaniem, poprzez nie przysłania ono m�dro�� i 
paczy widzenie człowieka.  

41.     wi�c najpierw zmysły opanuj, o najlepszy z Bharatów, a potem zniwecz tego twórc� grzechu, 
wroga wszelkiej m�dro�ci i wiedzy.  

42.     Mówi�, i� zmysły s� silne, lecz my�l jest od zmysłów silniejsza, a od my�li Rozum 
rozpoznaj�cy; lecz i ponad Rozum wy�szy jest  - ON.  

43.     Wi�c poznawszy TO co ponad czysty Rozum jest wy�sze, w Duchu skupiony, Duchem cała 
sw� kieruj natur�, zniwecz, o mocno or��ny, tego wroga, tak trudne do przezwyci��enia po��danie.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� trzecia, zwana: 
JOG� CZYNU. 

  

PRZYPISKI DO ROZMOWY TRZECIEJ 

Strofa 3 - �cie�ka poznania filozoficznego, lub D�niana Joga, czyli Joga poznania. Szkoł� Jogi jest 
zwana szkoła filozoficzna zało�ona przez Patand�ali'ego; jest to jedna z sze�ciu wielkich szkół 
filozoficznych Indii; tutaj u�yte znacznie szerzej; Karma Joga, czyli Joga działania, lub czynu, to - w 
najwy�szej swej formie - nieustanne po�wi�cenie wszystkich swych energii - z fizyczn� wł�cznie - 
Najwy�szemu.  

Strofa 5 - Guny patrz przypiski do Rozmowy Pierwszej.  

Strofa 7 - Organami działania (karmendrias tj. r�ce, nogi, organ mowy itd.) pełni Jog� czynu, czyli 
u�ywa swych zdolno�ci działania prosto, w słu�bie Prawa i obowi�zku, w ofierze Najwy�szemu.  

Strofa 8 - tj. obowi�zek, czyn z własn� Dharm� zgodny.  

Strofa 10 - Prad�apati (akcent na d�a) - Pan wszechstworzenia, prarodzic człowieka.  

Strofa 10 - Spełnicielk� wszystkich pragnie� jest zwana mityczna krowa wodza bogów (Dewów) - 
Indry, imieniem Kamadenu, która mlekiem obfito�ci darzy ka�dego kto na to zasłu�y, przy czym 
zmienia si� ono dla ka�dego w przedmiot przez niego upragniony.  

Strofa 11 - Według Hinduizmu całe wsezchstworzenie jest współzale�ne i naj�ci�lej ze sob� 
zwi�zane. Przyrod� rz�dz� Duchy rozumne - �wietli�ci, lub Dewy (odpowiadaj�ce naszym Aniołom); 
one to kieruj� procesami kosmicznymi jak i wszelkim �yciem przyrody; człowiek wci�� korzystaj�c z 
ich pracy; winien o tej współzale�no�ci pami�ta� i ze swej strony oddawa� im cze��, wyra�aj�c j� 
ofiarami. Nie powinien tez zapomina� o swym obowi�zku wobec ludzi i zwierz�t, z którymi codziennie 
winien si� dzieli� sw� straw�. Na tym opiera si� zwyczaj, przestrzegany przez wszystkich religijnych 
Hindusów, codziennej jałmu�ny - tzw. Bhikszy - oraz odkładania odrobiny z ka�dego posiłku dla 
zwierz�t i ptaków.  

Strofa 13 - Za po�wi�con� straw� uwa�a si� ofiarowan� przy Pud�y - tj. nabo�e�stwie; według 
tradycji hinduskiej dopiero po odbytej modlitwie i nabo�e�stwie, ze zło�eniem ofiar, zasiada si� do 
posiłku.  



12 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 14 - Wyra�a t� sam� współzale�no��, wiar�, �e modlitwy i ofiary mog� by� wysłuchane i 
deszcz mo�e by� odpowiedzi�.  

Strofa 15 - W wielu tłumaczeniach podaje si�: Brahman, a nie Brahma, czyli trzecia osoba Trójcy 
hinduskiej, Stwórca, który rozpoczyna tworzenie; nam jednak - wraz z Dr Ann� Kamie�sk�, tłumaczk� 
na rosyjski (a profesorem Sanskrytu w Genewie), wydawała si� bardziej logicznym u�y� Brahma, gdy� 
Brahman - Wszechduch, Niezmienny Byt, jest uwa�any za nie działaj�cego. Szri Kriszna mówi w Gicie 
o Sobie, raz jako o Stwórcy, raz jako o Wszechduchu.  

Strofa 16 - Koło - to tzw. Czakra, w tym znaczeniu to zamkni�ty kr�g istnienia, gdzie wszystko jest 
poł�czone i współzale�ne. To samo miano nosi koło w ruchu, Czakra promienista., któr� zawsze 
trzyma Wisznu jako symbol jego panowania nad wszech�wiatem; jest to równie� koło 
Dharmy  powszechnej, składaj�ce si� z Dharm poszczególnych istot. Czakra Dharmy widnieje na 
sztandarze narodowym Indii od czasu niepodległo�ci.  

Strofa 17 - Duch najwy�szy w człowieku, jego wła�ciwa Ja��, cz�stka Boga - Atma.  

Strofa 19 - W oryginale - "dusza wcielonego człowieka  dosi�ga Tego co jest poza i ponad (Param) 
wszystkim", czyli Najwznio�lejszego.  

Strofa 20 - Mo�na tłumaczy� równie�: "gwoli solidarno�ci, zjednoczenia i konsolidacji 
społecze�stwa, czyli ludu" (lokasanraha).  

Strofa 20 - D�anaka - król - bohater, sławny w historii Indii, ojciec Sity z Ramajany.  

Strofa 22 - Trzy �wiaty to - fizyczny, wzruszeniowy i  my�lowy, lub ziemia i dwa subtelniejsze jej 
odpowiedniki otaczaj�ce j�, a zaludnione Duchami, Aniołami, duszami zmarłych itd.; równie�: ziemia, 
czasowe niebo - "Swarga", oraz czy�ciec, zwany Kamaloka.  

Strofa 27 - Klasyczny termin sanskrycki u�ywany we wszystkich filozofiach - Ahamkara - znaczy 
pierwiastek ja, nie egoizm z samo poczucie oddzielaj�cego si� od reszty, wyodr�bniaj�cego si� ja; jest 
to wi�cej ni� osobowo�� zewn�trzna; s�dz�, �e mo�na by u�y� słowa "samo��", bo ja�� u�ywamy dla 
znacznie gł�bszej koncepcji - indywidualno�ci, cho� cz�sto i to si� zwiera w słowie Ahamkara.  

Strofa 28 - Tzn. Guny, w formie organów zmysłów, poruszaj� si� po�ród Gun jako przedmiotów 
zewn�trznego �wiata.  

Strofa 33 - Wyra�a przekonanie i� nie da si� zaprzeczy� swej wrodzonej naturze, cechy, które w 
niej przewa�aj� musz� si� niemal fatalistycznie wyra�a� w działaniu.  

Strofa 34 - Tj. przyci�ganie i odpychanie, które psychologicznie wyra�a si� w upodobaniu, 
zamiłowaniu lub we wstr�cie, nie lubieniu, antypatii.  

Strofa 35 - Dharma własna (swadharma) to wyraz naszej własnej natury; tylko wierno�� jej 
wewn�trznemu prawu, mo�e by� twórcza i w rozwoju naszym pomocna; wszelkie gonienie za "cudz� 
Dharm�" jest "niebezpieczne", dosłownie - "straszne", bo wiod�ce w zastój i martwot� wewn�trzn� 
jako sprzeniewierzenie si� sobie.  

Strofa 38 - Dosłownie "gniew", ale obejmuje to i niech��, nienawi��, zawi�� itp. 

  

ROZMOWA CZWARTA 

 Błogosławiony rzecze Pan: 

1.        Tej Jogi odwiecznej i niezniszczalnej Jam Wiwaswata nauczał, Wiwaswat przekazał j� 
Manu, Manu za� podał j� synowi swemu - Ikszwaku.  

2.        I tak przekazywana dalej z ust do ust, znana była Królom-M�drcom, lecz z biegiem wieków 
zapomnian� została na �wiecie.  

3.        Dzi� t� sam� Jog� pradawna Ja tobie powierzam, Ard�uno, bowiem ty� oddany Mój ucze� i 
przyjaciel Mój. Zaiste najwy�sza kryje si� w niej tajemnica.  

Ard�una mówi:  

4.        Wszak ty� si� pó�niej narodził, a Wiwaswat wcze�niej, o Kriszno, jak�e wiec mam rozumie� 
twe słowa, �e� jej u prapocz�tków wieków nauczał?  

Pan rzecze:  



13 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

5.        Wielem Ja wciele� zostawił za Sob�, jako i ty, Ard�uno; Ja znam je wszystkie, lecz ty nie 
pomnisz swoich.  

6.        Cho� narodzinom Jam nie podległy, ni �mierci, samobytny, niezmienny Duch, wszystkich 
stworze� Pan, Wszechrz�dca Przyrody, która Moim jest tworem, jednak - moc� Mej boskiej twórczej 
Pot�gi, raz po raz wcielam si� na ziemi.  

7.        Zaprawd�, o Bharato, gdy sprawiedliwo�� upada a nieprawo�� gór� bierze, wówczas 
przychodz� na ziemi� Ja Sam;  

8.        dla ochrony sprawiedliwych, dla zagłady nieprawo�� czyni�cych, dla utrwalenia Dharmy, w 
ró�nych wiekach przychodz� Ja Sam.  

9.        Kto zna najgł�bsz� tajemnic� Mych boskich wciele� i czynów ten, o Ard�uno, gdy opuszcza 
to ciało na ziemi ju� wi�cej nie wraca; do Mnie przychodzi.  

10.     Wolni od nami�tno�ci, strachu i gniewu, Mnie całkowicie oddani i we Mnie znajduj�cy ostoj�, 
a oczyszczeni m�dro�ci płomieniem, wewn�trznym zdobytej wysiłkiem, liczni s� ci, co si� pogr��yli w 
M� Istno��.  

11.     Na ka�dej drodze, któr� człowiek zbli�a si� ku Mnie, Ja Sam wychodz� mu naprzeciw; 
bowiem ka�da droga jest Moj�, o Parto.  

12.     Kto w ziemskiej pracy pragnie powodzenia, ten �wietlistym składa ofiary; gdy� w tym �wiecie 
człowieka bezpo�rednie powodzenie jest czynów nast�pstwem.  

13.     Cztery Warny, wedle przewagi wrodzonych cech, a st�d ró�nych zada�, Ja Sam 
ustanowiłem; wiedz, i� Jam jest twórc� czworakiego ładu, cho� Sam niezmienny, ponad działaniem 
trwam  

14.     i �aden nie dotyka Mnie czyn, �aden nie n�ci Mnie plon. Kto takim Mnie zna, tego własne 
jego czyny nie wi���.  

15.     Znaj�c t� prawd� praojcowie nasi, w swym nieustannym do wyzwolenia d��eniu, nie 
przestawali działa�; wi�c i ty, Ard�uno, czy� jako ojcowie w wiekach dawnych zwykli byli czyni�.  

16.     "Czym jest czyn, a czym bezczyn" - nawet wieszczowie nad tym pytaniem si� biedz�. Tobie 
objawi� jaki czyn - je�li go poznasz - od grzechu ci� wyzwoli.  

17.     Zaprawd� zrozumie� trzeba co znaczy czyn, czym jest czyn zły, a czy bezczyn; trudn� i 
tajemnicz� jest droga czynu.  

18.     Kto bezczyn widzi w czynie, a czyn w bezczynie, ten jest m�drcem w�ród ludzi najwi�kszym 
i trwa w Jodze skupiony nawet w�ród działania.  

19.     Człowieka, który w swych poczynaniach nie powoduje si� po��daniem ani wyobra�ni�, 
którego czyny spalaj� si� w ogniu m�dro�ci, tego ludzie rozumni nazywaj� m�drcem.  

20.     Pragnienia plonów wyzbyty, zadowolony zawsze i pogodny, w niczym nie szukaj�cy ostoi, 
nawet w pełni działania jest wolny, jakby nie działał wcale.  

21.     Nic nie oczekuje, na nic nie liczy, chciwo�ci wszelkiej wyzbyty, umysłem swym władn�c i 
sercem, nie grzeszy, tylko ciałem bior�c udział w czynie.  

22.     Ch�tnie przyjmuje rzecz ka�d�, któr� mu samo �ycie - bez jego własnego wysiłku - przynosi; 
dwójni przeciwie�stw niepodległy, od zazdro�ci wolny, w powodzeniu i kl�sce jednaki, cho� działa, nie 
jest tym działaniem zwi�zany.  

23.     Bowiem czyny tego, który ponad wszelkie wzniósł si� pragnienia i wolny, my�l� w m�dro�� 
wgł�biony, czyn ka�dy pełni jako ofiar�, roztapiaj� si� bez �ladu.  

24.     Kto Brahmana widzi w rytuale ofiarnym i w ofierze składanej, Brahmana w ofiarniku i w ogniu 
co ofiar� chłonie, zaprawd� ten si� pogr��y w Brahmana kto w czynie ka�dym tak Brahmana widzi.  

25.     S� Jogowie co �wietlistym ze czci� składaj� obiaty, inni za� tylko w Brahmana płomie� 
całopaln� rzucaj� ofiar�.  

26.     Jedni zmysł słuchu i reszt� zmysłów, płomieniowi pow�ci�gliwo�ci i opanowania składaj� w 
ofierze; inni za� przedmioty zmysłowego do�wiadczenia, jak d�wi�k, ogniowi - w postaci zmysłów 
poznania  - w ofierze oddaj�.  



14 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

27.     A inni w ogie� m�dro�ci, Jog� zjednoczenia rozpalonej, samoopanowaniem zdobytej, 
rzucaj� jako ofiar� wszystk� zmysłów i Prany - energii �ywotnej - działalno��.  

28.     Niektórzy jogowie o �lubach surowych, wszystko co posiadaj� składaj� w ofierze; inni swe 
umartwienia i wysiłek płomienny w ofierze przynosz�, lub �wiczenia Jogi, albo te� wiedz� i studia 
gł�bokie.  

29.     A niektórzy w kierowaniu oddechem pełn� zdobywszy władz�, wydech w ofierze oddaj� 
wdechowi, a wdech wydechowi, a zatrzymanie obu za cel sobie stawiaj�.  

30.     A inni, wstrzemi��liwi w po�ywieniu, pr�dy swej siły �ywotnej tchnieniu 	ycia składaj� w 
ofierze. Wszyscy oni posiedli wiedz� ofiary i przez ofiar� zniweczyli grzech.  

31.     A po�ywaj�c ofiar� u�wi�con� straw� - co jest jak nie�miertelno�ci nektar - do wieczystego 
wznosz� si� Brahmana. 
wiat ten nie jest dla tych, co nie znaj� ofiary, tym mniej �wiat inny, o 
najlepszy z Kuru.  

32.     Liczne wi�c s� i ró�norodne, przed obliczem Brahmana składane ofiary. Wiedz, i� wszystkie 
rodz� si� z czynu, a wiedza ta, z czasem, z wi�zów ci� wyzwoli.  

33.     Ofiara m�dro�ci lepsz� jest od wszelkich przedmiotów ofiarnych, gdy� m�dro��, o wrogów 
zwyci�zco, jest wszystkich czynów najwy�szym wypełnieniem.  

34.     Ucz si� tego przez badanie gł�bokie, przez cze�� i słu�enie Mistrzowi, a m�drcy, którzy 
znaj� rdze� rzeczy wszelkiej, przeka�� ci m�dro��.  

35.     a gdy j� posi�dziesz, nie popadniesz wi�cej w zw�tpienie, ani zam�t poj��, o Pandawo, 
albowiem w �wietle m�dro�ci wszystkie istoty ujrzysz w Duchu, a wi�c we Mnie.  

36.     Je�liby� był nawet  najwi�kszym z grzeszników, lod� m�dro�ci przeniesie ci� bezpiecznie 
przez morze zła.  

37.     Jak ogie� drwa w popiół obraca, tak płomie� m�dro�ci Ducha wszelkie czyny spopiela do 
cna.  

38.     Zaprawd� nic tak nie oczyszcza jak m�dro��, a odnajdzie j�, z czasem, w Duchu swym 
ka�dy, kto d��y do doskonało�ci w Jodze.  

39.     M�dro�� zdobywa człowiek pełen wiary, jak i ten który przezwyci��ył swe zmysły i opanował 
my�l, a zdobywszy m�dro��, rychło wchodzi w Pokój niewymowny.  

40.     Lecz ci, co wiedzy nie posiadaj�, ani wiary, a pełni s� w�tpie�, zgub� sobie gotuj�. Ani ten, 
ani nast�pny �wiat, ani te� szcz��cie, nie jest dla tych, co si� wci�� wahaj� i w�tpi�.  

41.     Człowieka, który przez Jog� wyrzekł si� działania, a m�dro�ci� przeci�ł zw�tpienia i władzy 
Ducha poddał si� całkowicie, czyny �adne nie wi���, o Dhanand�ajo.  

42.     Wi�c mieczem m�dro�ci Ducha przetnij te z niewiedzy zrodzone wahania, co si� w twe 
serce zakradły, i w jodze utwierdzon, powsta� i walcz, O Bharato!  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� czwarta, zwana:  
JOG� M�DRO
CI DUCHA. 

  

PRZYPISKI DO ROZMOWY CZWARTEJ 

Strofa 1 - Wiwaswant - imi� Manu, tj. duchowego wodza i kierownika naszej Aryjskiej rasy, która - 
wedle tradycji hinduskiej - rozwijała si� w Indiach od dziesi�tków tysi�cy lat; ta sama tradycja mówi �e 
Manu po dzi� dzie� kieruje i czuwa nad nasz� rasa (Manu - akcent na u).  

Strofa 2 - Ludzko�� na pocz�tku swego na ziemi istnienia, była przez długie wieki kierowana przez 
wielkich M�drców, ł�cz�cych wiedz� i doskonało�� duchow� z najsprawiedliwsz� władz� królewsk�.  

Strofa 6 - Boska Pot�ga czyli twórcza "Maja" Jedynego, to moc Jego boskiej "My�li", któr� 
wszech�wiaty powołuje do bytu. St�d niejednokrotnie cała widzialno�� jest zwana "Maj�" tj. tym, co 
posiada rzeczywisto�� wzgl�dn�, w stosunku do Boga, jej twórcy jako Rzeczywisto�ci bezwzgl�dnej.  



15 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 7 - Wiara i� boska Istota - Wisznu, w ró�nych okresach ewolucji �ycia na ziemi, sam wciela 
si�, by jej specjalnie dopomóc i da� nowy ku rozwojowi impuls, czyli tzw. teoria Awatarów - jest 
powszechna w Hinduizmie. Istnieje wiara, i� wkrótce ma znów przyj�� taki boski M��, by pomóc 
ludzko�ci wyj�� z labiryntu, w którym si� "zabł�kała".  

Strofa 7 - Sprawiedliwo�� tj. Dharma; nieprawo�� - Adharma.  

Strofa 8 - Wieki hinduskie, czyli Jugi, licz� setki tysi�cy lat, na pocz�tku ka�dego, jak i w specjalnie 
trudne momenty schodzi On Sam. Dzi�, wedle Hinduizmu panuje koniec najci��szego wieku, czyli 
cyklu mroku, Kalijuga, a zbli�amy si� do nast�pnego, jasnego, czyli Satjajuga, wieku prawdy i 
�wiatło�ci.  

Strofa 10 - Płomienny wysiłek wewn�trzny czyli Tapas; potrzebny w ka�dej Jodze i d��eniu do 
m�dro�ci; słowa tego u�ywa si� te� jako: "umartwienie, �wiczenie".  

Strofa 11 - Niektórzy tłumacz�: "Ja Sam go w miło�� Moj� przyjmuj�" (podwójne znaczenie 
słowa  - bhad�ami). Podstaw� najszerszej tolerancji hinduskiej jest przekonanie i� ka�da szczera 
wiara do Boga prowadzi i ka�da religia zawiera prawd�.  

Strofa 13 - Czatur-warna czyli podział społeczny na cztery Warny, wedle przewagi wrodzonych 
cech - Gun inaczej mówi�c temperamentu i zdolno�ci.  

Strofa 14 - Tj. umie widzie� Boga obecnego we wszystkim zjawionym, oraz poza nim, czyli 
poznaje Jego immanentno�� i transcendentalno�� tj. wszechobecno�� i przewy�szanie wszystkiego, 
wiec dla rozumu ludzkiego niepoj�te.  

Strofa  15 - Wyzwolenie, jako oswobodzenie si� od urodzin ponownych i zjednoczenie z 
Najwy�szym, czyli Moksza, Mukti lub Nirwana.  

Strofa 18 - Komentatorzy wiele znacze� widz� w tym wierszu; jedno: "kto w pełni akcji zachowa� 
pokój bezczynu, a widzie� nieprzerwanie trwaj�c� wewn�trzn� prac�, gdy działanie ustanie, ten..."  

Strofa 19 - Sankalpa - s� to zarówno wyobra�ni� tworzone plany i postanowienia - jak i wysiłkiem 
wykonywane przedsi�wzi�cia i zamiary, o osobistym, egocentrycznym charakterze.  

Strofa 20 - Wolny od moralnych skutków swych czynów.  

Strofa 24 - Kto widzi Wieczystego, Najwy�szego, utajonego w rzeczy ka�dej, ten idzie ku Niemu, 
inni s� wci�� ze �wiatem zjawiskowym zwi�zani.  

Strofa 26 - Pow�ci�gliwo�ci lub najgł�bszego skupienia wynikaj�cego z Tapasja, czyli 
płomiennego wewn�trznego wysiłku i wyrzeczenia.  

Strofa 29 - Wiedza kierowania oddechem, czyli Pranajama, to niezmiernie trudna nauka, o 
licznych arkanach i odmianach, ale umiej�tno�� kierowania nim daje nie tylko zdrowie i długoletnie 
�ycie, ale te� rozwój ró�nych niezwykłych władz, jak np. mo�no�� neutralizowania najsilniejszych 
trucizn, �ycie miesi�cami bez po�ywienia, a nawet czas jaki� bez powietrza; do�wiadczenia te były 
niejednokrotnie naukowo stwierdzone przez europejskie komisje. W �wiczeniach Jogi chodzi o 
ł�czenie wdechu i wydechu z rytmem "oddechu" wszech�wiata. Strofy od 25-tej mówi� o ró�nych 
subtelnych odmianach w metodach Jogi, trudnych do uchwycenia dla niewtajemniczonych.  

Strofa 34 - Słu�enie czynne swojemu Guru - duchowemu nauczycielowi - jest uwa�ane przez 
hinduizm za nieodzowny czynnik dyscypliny i wyraz samooddania, warunek prawdziwego post�pu w 
Jodze.  

Strofa 34 - Tatwa - rdze�, tre��, istota, podstawa matematyczna rzeczy ka�dej, jej o�; m�drcy nie 
tylko j� znaj�, ale i widz�.    

Strofa 35 - Atma - wszechprzenikaj�cy, wszechogarniaj�cy Duch.  

Strofa 36 - Złe czyny mog� by� skutkiem złych my�li i uczu� w przeszło�ci, ostatnim niejako ich 
skrzepni�ciem; �wiatło�� m�dro�ci pomaga to zrozumie� i zmieni� bieg wewn�trznej energii, st�d 
nagłe nawrócenia itp.  

Strofa 38 - Atma w człowieku, b�d�ca jednym z Atm� - Duchem, wszechprzenikaj�cym 
wszech�wiat. 

  

ROZMOWA PI�TA 



16 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Ard�una mówi:  

1.        Zaniechanie działa� wysławiasz, o Kriszno, a zarazem jog� czynu. Powiedz �e mi wyra�nie, 
które z tych dwojga jest lepsze.  

Błogosławiony rzecze Pan:  

2.        Wyrzeczenie si� czynów na równi z bezosobistym ich pełnieniem, do najwy�szej 
szcz��liwo�� prowadzi; lecz z nich dwóch zaiste Joga czynu jest lepsz�.  

3.        Prawdziwy Sanjasin, Ard�uno, to ten, który nie po��da i nie nienawidzi; wolny od dwójni 
wszelakich, łatwo wyzwala si� on z wi�zów.  

4.        Joga Poznania i Joga Czynu tylko przez dzieci, lecz nie przez ludzi rozumnych, uwa�ane 
by� mog� za odr�bne i wykluczaj�ce si� wzajem; ka�dy kto rzetelnie oddaje si� jednej, zdobywa plony 
obu.  

5.        Co Jogi poznanie osi�ga, to dla Joga czynu dost�pne jest równie�; ten widzi słusznie, kto 
rozumie i� obie drogi s� w istocie jednym.  

6.        Lecz bez Jogi, o mocno or��ny, prawdziwe wyrzeczenie jest bolesne i do zdobycia trudne; a 
m�drzec w Jodze doskonały rychło Brahmana dosi�ga.  

7.        Człowiek utwierdzony w Jodze, o czystym sercu, opanowanych zmysłach, a my�li i całej 
ni�szej naturze zharmonizowanej, którego duch stał si� jednym z Duchem wszechstworzenia, cho� 
działa, nie jest skalany i od skutków skalania jest wolny.  

8.        pogr��ony w jodze, znaj�cy istot� i rdze� rzeczy wszelkiej, powinien my�le� o sobie: "ja 
sam nie działam wcale", gdy patrzy, słucha, dotyka, w�cha, porusza si�, je, �pi, oddycha;  

9.        gdy mówi, daje, bierze lub trzyma, gdy otwiera i zamyka oczy; bowiem rozumie i� - "to jeno 
zmysły działaj� po�ród przedmiotów zmysłowych".  

10.     Tego, który bez osobistych działa pobudek, czyn swój ka�dy Brahmanowi oddaj�c, �aden 
nie ima si� grzech, jak woda lotosowych nie ima si� płatków.  

11.     Tote� Jogowie działaj� - ciałem, umysłem, albo te� rozumem, a nawet samymi tylko czynu 
organami - bezosobi�cie, jeno ku natury swej oczyszczeniu.  

12.     Kto trwa w harmonii zjednoczenia i nie dba o czynów swych plony, ten nieprzemijaj�cy 
posi�dzie Pokój; lecz ten, kto nie zna harmonii zjednoczenia, powodowany pragnieniem, ��dny 
owoców swych prac, w wi�zach pozostania.  

13.     Wyrzekłszy si� wewn�trznie czynów wszelkich, Władca ciała trwa w spokoju swym 
dziwei�ciobramnym grodzie, nic nie czyni�c, ani te� czyny powoduj�c.  

14.     Twórc� działania, jak i ludzkich do czynu skłonno�ci i �cisłego pomi�dzy czynem a jego 
skutkiem zwi�zku, nie jest wszechstworzenia Pan; Przyrody s� one dziełem.  

15.     On - wszechprzenikaj�cy Duch, nie bierze udziału w złem, ani w dobrem, które si� dzieje; 
m�dro�� jest niewiedz� spowita, st�d złudzenia ludzkie.  

16.     A w kim wiedza Ducha niewiedz� rozproszy, w tym m�dro��, jako sło�ce ja�niej�c, objawia 
przenajwy�sze TO.  

17.     A gdy ku NIEMU zwraca si� cał� sw� my�l i bezgraniczne a wył�czne samooddanie, w NIM 
pogr��aj�c si� cał� sw� istno�ci�, JEGO za ostateczny maj�c cel, idzie tam sk�d si� na ziemi� nie 
wraca, grzech wszelki zniweczywszy m�dro�ci�.  

18.     A ten kto posiadł m�dro��, tak samo patrzy na uczonego bramina, którego wiedza i pokora 
zdobi, na słonia, krow� psa, a nawet tego co si� psami �ywi gdy� jedno�� widzi wsz�dzie.  

19.     Nawet tu na ziemi, ludzie o niewzruszonej równowadze my�li, wszystko mog� zdoby�. 
Niewzruszonym, nieskalanym spokojem jest Brahman, przeto trwaj� w Brahmanie.  

20.     Niechaj si� Jogi nie unosi rado�ci�, otrzymuj�c najmilsze; ani si� smuci gdy niemiłe otrzyma; 
o jasnym s�dzie, niezm�conym rozumie, Brahmana znaj�c, niech w Brahmanie przebywa.  

21.     Kto z niczym zewn�trznym nie jest zwi�zany, a w duchu rado�� sw� wszystk� znajduje; kto 
przez Jog� z Brahmanem w stał� jedno�� wchodzi, ten nieprzemijaj�ce osi�ga szcz��cie.  



17 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

22.     Rozkosze z zetkni�� zewn�trznych płyn�ce, s� zaprawd� cierpienia rodzicem, bowiem 
pocz�tek maj� i koniec; człowiek rozumny, o synu Kunti, nie w nich rado�ci swej szuka.  

23.     Ten, który umie, jeszcze tu na ziemi w fizycznym przebywaj�c ciele, nie poddawa� si� 
gniewu i ��dz naporom, ten posiadł harmoni� Jogi i jest człowiekiem szcz��liwym.  

24.     Kto z gł�bi własnej pokój czerpie i rado��, kto wszystk� �wiatło�� w sobie samym znajduje, 
ten, Jog� zharmonizowany, w Cisz� Brahmana wchodzi i wyzwolenie w Brahmanie zdobywa.  

25.     Wieszczowie i M�drcy, od grzechu wolni i od dwoisto�ci poczucia, natur� sw� w pełni 
władaj�cy a o dobro wszystkich dbali, osi�gaj� równie� najwy�szy Pokój szcz��cia - Nirwan� w 
Brahmanie.  

26.     jogi, który my�l i cał� sw� opanował natur�, a wszelki ł�cznik z ��dz� i gniewem raz na 
zawsze przeci�ł i Samo poznanie osi�gn�ł, jest równie bliski najwy�szej Ciszy w Brahmanie.  

27.     Kto ze swej �wiadomo�ci wszelkie zewn�trzne usun�ł przedmioty i trwa w zapatrzeniu 
gł�bokim, ze wzrokiem wewn�trznym mi�dzy brwi utkwionym, wdech i wydech płyn�ce przez nozdrza 
rytmicznie równowa��c;  

28.     my�l� i Rozumem nad zmysłami panuj�c, a strach, gniew i wszelkie pragnienia na zawsze 
odrzuciwszy, wyzwolenia pragnie jedynie, ten m�drzec zaprawd� Wolno�� ju� zdobył.  

29.     Poznawszy, �e to Ja ka�d� przyjmuj� ofiar�, jak i płomienny wysiłek wewn�trzny, Ja, 
wszystkich �wiatów Władca, ka�dej istoty Przyjaciel, tak Mnie znaj�c - w wielki Pokój Wyzwolenia 
wchodzi.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity - Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny  z Ard�un�  
Cz��� Pi�ta, zwana:  
JOG� WYRZECZENIA SI� CZYNU. 

   

PRZYPISY DO ROZMOWY PI�TEJ 

Strofa 1-2 - Karma Sanjasa i Karma Joga; Karma - czyn, działanie;  Sanjasa - ten, który si� 
wyrzekł wszystkiego, �wi�ty, mnich-w�drowiec. Karma-Joga - spełnianie czynu jako ofiary, 
po�wi�caj�c go Najwy�szemu.  

Strofa 4 - Lub: Sankhja i Joga - dwa systemy filozoficzne Indii.  

Strofa 6 - 
wiczenia Jogi pomagaj� do zupełnego opanowania i oswobodzenia si� od ��dz i 
pragnie�, a wi�c wyrzeczenie czyni� prostym i łatwym.  

Strofa 6 - Słowem polskim "m�drzec" musimy tłumaczy� wiele odmian sanskryckich terminów dla 
oznaczenia �wi�tych, mnichów, szukaj�cych prawdy itd. Tu - Muni, tj. milcz�cy; wielu Sanjasinów do 
dzi� dnia latami całymi zachowuje zupełne milczenie, uwa�aj�c to za jedn� z najskuteczniejszych 
metod w Jodze.  

Strofa 13 - W ksi�gach filozoficznych jak i poezjach sanskryckich ciało jest nieraz zwane 
"dziewi�ciobramnym grodem", mieszkaniem ducha.  

Strofa 14-15 - Wyra�a poj�cie hinduskie, i� Bóg w swej transcendentalnej postaci jest ponad 
wszelkim ruchem, czynem i działaniem człowieka; jako immanentny, tj. obecny w Przyrodzie - Prakriti, 
która jest te� jego postaci� - jest wsz�dzie i "udział bierze" we wszystkim; a ludzie dzi�ki niewiedzy 
wci�� nie widz� tej ró�nicy.  

Strofa 16 - Tj. wiedza Atmy.  

Strofa 17 - w filozofii hinduskiej Najwy�sze - Brahmana tj. Praprzyczyn� bytu, niepoj�t� i 
nieogarnion�, najcz��ciej okre�la si� rodzajem nijakim - TO, twierdz�c i� nie mo�na nadawa� rodzaju 
Temu, co jest bez atrybutów i form, ani imion. Wielu tłumaczy na j�zyki europejskie trzymało si� te� 
rodzaju nijakiego w tym wierszu, my�leli�my jednak, �e b�dzie lepiej u�y� rodzaju do którego 
przywykli Polacy.  



18 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 18 - Tj. członka najni�szej warstwy społecznej, (nie obj�tej systemem kast) której zwyczaje, 
jak tu wspomniany, wywoływały nieposkromiony wstr�t i obrzydzenie w ka�dym, zazwyczaj bardzo 
czystym w swych obyczajach  Hindusie. Była to jedna z przyczyn pogardy i społecznych ostracyzmów 
w stosunku do parjasów.  

Strofa 24 - Nirwan� w Brahmanie, czyli pogr��enie si� w Najwy�szym, nieogarnionym Bycie i 
uto�samienie z Nim.  

Strofa 25 - Tutaj m�drcy to: Riszi, tj. jasnowidze, prorocy, wieszczowie.  

Strofa 26 - Samo-opanowanie tj. poznanie Ducha (Atmana) w sobie. Nirwana - pogr��enie si� w 
Brahmana.  

  

ROZMOWA SZÓSTA 

 I rzecze Pan:  

1.        Kto czyni to, co czyni� nale�y, bez troski o �aden prac swoich plon, ten jest Sanjasin i Jogin 
prawdziwy, nie ten, co ofiarnego nie zapala ognia i nie sprawuje rytuałów.  

2.        Wiedz, o Pandawo, i� prawdziwe wyrzeczenie jest Jog�; jogiem nie stanie si� nikt, kto si� 
nie wyrzeknie własnej wyobra�ni.  

3.        Człowiek rozumny, który po drodze Jogi si� wspina, czynów za �rodek u�ywa; lecz gdy 
posi�dzie doskonało�� w Jodze, pogodne trwanie w niej staje si� dla� �rodkiem.  

4.        Ten si� zowie doskonałym w Jodze, kto ani wra�e� zmysłowych, ani czynów nie pragnie i 
od wszelkich osobistych zamiarów jest wolny.  

5.        Duchem ma wznosi� sw� ni�sz� natur�, lecz jej nie gn�bi�; bowiem Duch jest zaprawd� 
osobowo�ci przyjacielem, cho� jest zarazem jej wrogiem.  

6.        W człowieku, którego ni�sza natura jest całkowicie Duchowi powoln�, jest On jej 
przyjacielem; lecz tam gdzie podlega� mu nie chce, staje si� jej wrogiem.  

7.        Człowiek, którego najwy�szy Duch w pełni osobowo�ci� włada i nad ni�sz� panuje natur�, 
jest zawsze spokojny i równy; w�ród gor�ca jak i zimna jednaki, w bólu i rado�ci, we czci i niesławie.  

8.        Człowiek, który całkowicie opanował zmysły, a swe zadowolenie w m�dro�ci i wiedzy 
znajduje, który niewzruszony jest jak opoka, a na ziemi grudk�, kamie� i złoto tym samym patrzy 
okiem, jest zwany doskonałym w Jodze.  

9.        Kto równie bezstronnie traktuje wrogów i przyjaciół, obcych i swoich, cudzoziemców i 
najbli�szych, kochaj�cych i niech�tnych, a tak�e ludzi szlachetnych jak i niegodziwych, tan jest 
zaprawd� najwy�ej.  

10.     Niech�e wi�c człowiek, który chce zdoby� doskonało�� w Jodze, nieustannie ja praktykuje, 
przebywaj�c w samotno�ci, władn�c my�l� i cała sw� natur�, od pragnie� wolny i nadziei;  

11.     w czystym otoczeniu niech sobie stałe obierze miejsce, nie za wysokie i nie za niskie, z 
trawy "kusza", skóry czarnej antylopy i płótna usłane;  

12.     tam skupiaj�c my�l na jednym d��eniu, zatrzymuj�c jej ruch, jak i wszelkie zmysłów 
działanie, w nieruchomej niech usi�dzie postawie i �wiczy si� w Jodze, ku natury swej oczyszczeniu.  

13.     Siedz�c wyprostowany, kr�gosłup, głow� i szyj� trzymaj�c prosto, niech trwa w bezruchu, 
pomi�dzy brwi niewidz�ce utkwiwszy wejrzenie;  

14.     wolny od l�ku i pełen pogody, niezłomny w swym �lubie czysto�ci i umysłu równowadze, 
niech my�l ku Mnie kieruje i siedz�c cichy, w pełnej harmonii, niech cał� dusz� ku Mnie si� wzniesie.  

15.     Jogi zawsze tak z Duchem zjednoczony, o niewzruszonej my�li, osi�ga Pokój, najwy�sze 
Szcz��cie Wyzwolenia we Mnie.  

16.     Zaprawd�, Ard�uno, Joga nie jest dla tych, którzy nie znaj� umiarkowania w jedzeniu lub 
spaniu, ale te� i nie dla tych, co za daleki id� we wstrzemi��liwo�ci i ascezie.  

17.     Lecz ten, który umiar zna we wszystkim, tak w pracy jak i w posiłku, rozrywce, �nie i 
czuwaniu, znajdzie w Jodze kres wszelkiego cierpienia.  



19 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

18.     Gdy jego opanowana my�l, wolna od t�sknot, cho�by od najpo��da�szych przedmiotów, jest 
cała w Duchu skupiona, rzec o nim mo�na - "utwierdzon jest w Jodze".  

19.     Nieruchoma jak płomie� lampy w bezwietrznym powietrzu, jest niewzruszona �wiadomo�� 
M�drca, który w Jodze pogr��ony trwa.  

20.     To w czym zawisa uspokojona przez rozmy�lania my�l; to, w czym człowiek, Ducha 
ujrzawszy, w Duchu swym i przez Ducha pełne znajduje zadowolenie;  

21.     to, w czym poznaje ponad-zmysłowe, najwy�sze, intuicyjnemu Rozumowi dost�pne 
szcz��cie; to, w czym trwaj�c, w sercu Rzeczywisto�ci przebywa;  

22.     co raz posiadłszy, za zdobycz poczytuje ponad wszystkie skarby wi�ksz�; w czym, gdy 
utwierdzon, najci��szy ból zachwia� nim nie mo�e -  

23.     To zwykle jest Jog� - zerwanie ł�cznika z cierpieniem. Zdobywa� j� trzeba z wytrwało�ci� 
niezłomn�, sercem ufnym i pełnym wiary.  

24.     Odrzuciwszy wszystkie, do ostatka, wyobra�ni� o�ywiane pragnienia, a rozumem 
opanowawszy rozbieraj�ce si� na wsze strony zmysły,  

25.     niech spokój zdobywa powoli, stopniowo, niezm�conym wspomagany rozumem; a my�l w 
Duchu skupiaj�c, niech ruch jej całkowicie stara si� powstrzyma�.  

26.     A ilekro� ta niestała, niesforna my�l wymknie si�, tylekro� niech j� z powrotem sprowadzi i 
władzy Ducha podda.  

27.     Zaprawd� najwy�sze szcz��cie staje si� udziałem Joga, gdy wolny od grzechu, o 
niewzruszonej my�li, a nami�tno�ciach na zawsze ucichłych, z  Brahmanem si� jednoczy.  

28.     Człowiek stały w Jodze, który grzech wszelki na zawsze odrzucił, a cał� sw� natur� wci�� 
harmonizuje, łatwo niesko�czonego zaznaje szcz��cia w zbli�eniu z Brachmanem.  

29.     Człowiek, Jog� zharmonizowany, Ducha widzi w ka�dej istocie, a ka�d� istot� w Duchu; 
jedno�� widzi wsz�dzie.  

30.     A ten, kto Mnie widzi wsz�dzie i wszystko widzi we Mnie, nie utraci Mnie nigdy, a Ja nie 
strac� jego.  

31.     Jogi, który cze�� Mi oddaje w ka�dej obecnemu istocie, wci�� �yj�c Ducha jedno�ci�, 
zaprawd� przebywa ju� we Mnie, bez wzgl�du na to jak �yje.  

32.     Kto we wszystkim widzi Ducha to�samo��, o Ard�uno, a przez to jednako�� wszystkiego, 
tego co radosne, jak i tego co smutne, ten uwa�any jest za doskonałego w Jodze.  

Ard�una mówi:  

33.     Nie widz� by Joga niewzruszonej równowagi, któr�� mi wyło�ył, o Madhusudhano, trwale 
mogła mie� podstawy, przy ci�głym niepokoju my�li;  

34.     bowiem my�l nigdy nie trwa w spokoju, o Kriszno, jest ona zaprawd� silna, gwałtowna, 
uparta, do poskromienia trudna; chyba równie trudno j� ujarzmi� jak zatrzyma� wiatr.  

I rzecze Pan:  

35.     My�l jest istotnie ruchliwa i trudno j� utrzyma� na wodzy, o Ard�uno waleczny, a jednak 
opanowa� j� mo�na przez nieustanne �wiczenie i bezosobisto��.  

36.     S�dz�, �e dla ludzi o nieopanowanej naturze, Joga jest rzeczywi�cie niedost�pn�; lecz ci, co 
sw� osobowo�� Duchowi poddali, osi�gn�� j� mog�, przez wła�ciwie kierowan� energi�.  

Ard�una mówi:  

37.     A ten, co wszedł w Jog�, lecz nie posiada samoopanowania, a jeno wiar� ma �yw�, którego 
niespokojna my�l bł�ka si� wci�� i od Jogi oddala, b�d�c niezdolny do osi�gni�cia w niej doskonało�ci, 
jak�� drog� on pójdzie?  

38.     Czy oddaliwszy si� od obu dróg, chwiejny i niestały w swym do Boga d��eniu, nie zginie on, 
o Kriszno pot��ny, jak rozwiewaj�cy si� obłok?  

39.     Zechciej całkowicie rozproszy� t� moj� w�tpliwo��, bowiem nikt prócz ciebie, o Kriszno, tej 
w�tpliwo�ci nie zdoła zniweczy�.  



20 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Błogosławiony rzecze Pan:  

40.     Zaprawd�, o synu Prity, ani w tym, ani w tamtym �wiecie nie czeka go zatracenie, albowiem 
człowiek sprawiedliwy, o przyjacielu mój, nie mo�e nigdy na srogi los zasłu�y�.  

41.     Ten, kto nie poddał Jodze, znajdzie si� w �wietlanej krainie sprawiedliwych, sk�d po 
niezliczonych latach znów na ziemi� powróci, rodz�c si� w domu zacnych i bogobojnych ludzi;  

42.     albo nawet w rodzinie Jogów rozumnych, cho� zasłu�y� na takich rodziców niezmiernie jest 
w tym �wiecie trudno.  

43.     Tam, o rado�ci Kaurawów, odzyska w swym poprzednim �ywocie zdobyt� zdolno�� 
jednoczenia si� z Duchem i trud pielgrzymki ku doskonało�ci podejmie na nowo.  

44.     Praktykowana ongi� Joga nieodparcie go poci�gnie. A pragn�c j� pozna�, przeniknie poza 
słowa Wed i ku samej istocie Brahmy si� zbli�y.  

45.     Zapraw� pracuj�c tak wytrwale, wyzwalaj�c si� z grzechu i doskonal�c w przeci�gu wielu 
�ywotów, osi�gnie najwy�szy Cel.  

46.     Doskonały Jogi wy�ej stoi od pustelnika ascety, a nawet od m�drca, wy�szym te� jest nawet 
od człowieka czynu; wi�c Jodze oddaj si� Ard�uno.  

47.     A tego w�ród Jogów najwy�ej JA stawi�, kto pełen wiary, Mnie wielbi i we Mnie Duchem 
przebywa; ten ci jest stały w Jodze, Ard�uno.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� Szósta, zwana:  
JOG� SAMO-OPANOWANIA. 

     

PRZYPISKI DO ROZMOWY SZÓSTEJ 

Strofa 1 - Sanjasin był wolny od obowi�zku jakichkolwiek rytuałów; lecz brak tych zewn�trznych 
obowi�zków, jak i pomara�czowo-płowa szata wyrzeczenia si� mog� by� tylko zewn�trzn� form�.  

Strofa 2 - Sankalpa - władza wyobra�ni, twórca zamiarów, osobistych planów i przedsi�wzi��.  

Strofa 3-4 - Dla nieustannego przebywania w Bogu czyli w stanie najwy�szego Samadhi.  

Strofa 7 - Tj. wszelkich dwójni przeciwie�stw.  

Strofa 11 - Chodzi tu o czysto�� magnetyczn� a nie tylko fizyczn�; skóra antylopy, tygrysa lub 
pantery jest symbolem ruchliwo�ci my�li, drapie�no�ci naszego egoizmu i nami�tno�ci; po za tym 
wszystkie s� złymi przewodnikami magnetyzmu, podobnie jak jedwab, st�d u�ywane s� w Jodze.  

Strofa 12 - Dowolne rz�dzenie my�l� i zatrzymywanie jej bezładnego ruchu jest jedn� z podstaw 
Jogi, dopiero w cichej jak tafla niezm�cona wód, umysłowo�ci - powiadaj� ksi�gi Indii - mo�e si� odbi� 
czyste �wiatło Prawdy bez spaczenia; a poznanie i zjednoczenie si� z Prawd� jest celem Jogi.  

Strofa 13 - trzeba siedzie� prosto, kr�gosłup, głowa i szyja w jednej linii; chodzi o równe kr��enie 
pr�dów energii �ywotnej, wzdłu� rdzenia pacierzowego, a� do szczytu głowy; pomi�dzy brwiami 
znajduje si� o�rodek - czakram - ponad fizyczny, maj�cy w Jodze du�e znaczenie.  

Strofa 14 - Tzw. Brahmaczaria - to zupełny celibat, bowiem energia płci przetwarza si� przez 
�wiczenia specjalne Jogi, w pot�g� woli, my�li i twórczo�ci duchowej; Brahmaczaria w poj�ciu 
hinduskim obejmuje równie� całkowit� czysto�� uczu� i my�li.  

Strofa 23 - Zarówno wiary w siebie, jak w niezłomne prawo i� �aden wysiłek w Jodze nie ginie, 
oraz bezwzgl�dnego zaufania w stosunku do Guru - duchowego kierownika - gdy� bez tej ufno�ci 
nawet on nie mo�e pomóc.  

Strofa 30-31 - "Ja" i "Mnie" to Wszechduch; Szri Kriszna raz mówi o Sobie jako o Wszechduchu 
(Wisznu), raz jako o Awatarze tj. Jego wcieleniu.  

Strofa 38 - Tj. drogi zwykłej powolnej ewolucji, przez pełnienie normalnych obowi�zków i ofiar, 
zarówno jak Jogi, czyli drogi przyspieszonego d��enia do doskonało�ci i do zjednoczenia z własnym 



21 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Duchem i z Bogiem. Praca na tej "przyspieszonej" drodze mo�e trwa� par� albo i wi�cej �ywotów, ale 
�aden najmniejszy na niej wysiłek nie ginie, trud przerwany w jednym �yciu, podejmuje si� w 
nast�pnym. 

  

ROZMOWA SIÓDMA 

 Błogosławiony rzecze Pan:  

1.        Usłysz teraz o Parto, jak trudz�c si� w Jodze, my�l sw� ku Mnie zwracaj�c i cał� sw� 
t�sknot� we Mnie znajduj�c wypełnienie i schron, mo�esz zdoby� całkowite Mnie Samego poznanie.  

2.        Objawi� ci pełni� m�dro�ci i wiedzy, które poznawszy, nic wi�cej nie zostanie ci tu do 
poznania.  

3.        Spo�ród milionów ludzi, mo�e jeden zaledwie ku doskonało�ci d��y, a w�ród tych, którzy s� 
jej bliscy mo�e jeden zaledwie zna M� Istot� prawdziw� i Mego bytu przejawy.  

4.        Pi�� �ywiołów: ziemia, woda, ogie�, powietrze, eter oraz umysł, Rozum, a tak�e 
indywidualnej osobowo�ci poczucie - oto o�mioraki Mej Prakriti - Przyrody Mej - podział.  

5.        Tak� jest Moja ni�sza Natura, o pot��nie zbrojny; poznaj te� M� drug� - wy�sz� i wzniosł� 
jest ni� dusza ka�dej istoty, Energia 	ycia, która cały wszech�wiat utrzymuje i �ywi.  

6.        Wiedz, i� Ona to jest istot wszystkich macierzystym łonem. Wszech�wiat cały we Mnie 
pocz�tek swój bierze i we Mnie koniec znajduje.  

7.        Nie masz nigdzie nic wy�szego nade Mnie, o Dhanand�ajo. Wszystko cokolwiek istnieje, na 
Mnie zawisa, jak szereg pereł na jedn� nic nanizany  

8.        Jam jest �wie�o�ci� wód, o synu Kunti, i blaskiem ksi��yca i sło�ca; Jam Słowem 
naj�wi�tszym wszystkich Wed i d�wi�kiem w eterze i człowiecze�stwem Człowieka.  

9.        jam czystym aromatem ziemi i jarz�c� ognia �wiatło�ci�; Jam �yciem wszechtworów i 
płomiennym wysiłkiem ascetów.  

10.     Znaj Mnie, o Parto, jako odwieczne wszystkich tworów nasienie i �ródło. Jam istot 
rozumnych Rozumem, a �wietnych �wietno�ci�.  

11.     Jam sił� silnych, a od nami�tno�ci wolnych i od ��dz; a w ludziach Jam jest równie� nie 
sprzeciwiaj�cym si� Dharmie pragnieniem, o Bharatów władco.  

12.     Wiedz te�, i� wszystkie istoty o harmonijnych, nami�tnie-czynnych, jak i oci��ale-leniwych 
naturach ode Mnie pochodz�. Zaprawd� nie Jam w nich, lecz one s� we Mnie zawarte.  

13.     
wiat cały złudzony tych stanów gr� - co s� tylko energii Przyrody wyrazem - poza nimi 
dojrze� Mnie nie umie, Mnie com niezmienny jest i ponad wszystkie wznosz� si� Guny.  

14.     zaiste nie łatwo jest poj�� t� Moj� bosk� a tajemnicz� energii Przyrody gr�; poprzez jej ułud� 
przenikn�� s� w stanie tylko ci, którzy we Mnie szukaj� ostoi.  

15.     Lecz ci, którzy rozum w�ród ułudy strac� i w bł�dzie uporczywie trwaj�, którzy na manowce 
zła zeszli, jednocz�c si� z demonów natur�, ci nie zbli�aj� si� do Mnie.  

16.     Cztery s� rodzaje ludzi sprawiedliwych, którzy Mi cze�� z cał� miło�ci� oddaj�, o Ard�uno: ci, 
którzy cierpi�, którzy wiedzy łakn�, którzy osobiste �ywi� pragnienia, oraz ci, którzy posiedli m�dro��.  

17.     Z nich najwy�szym jest m�drzec, który w równowadze harmonii bezosobi�cie Jedynego 
wielbi; m�drzec zaprawd� miłuje Mnie ponad wszystko i Mnie jest on drogi.  

18.     Wszyscy oni s� zacni, lecz m�drzec jest zaiste Mnie samemu podobien, bowiem z duchem 
zjednoczony, we Mnie - Którym jest Celem najwy�szym - skupiony trwa.  

19.     Wiele �ywotów maj�c za sob�, człowiek w m�dro�ci dojrzały, do Mnie przychodzi i mówi: 
"Wasudewa - wszechobecny Pan - jest wszystkim, prócz Niego nic nie istnieje"; lecz człowiek tak 
duchem wielki spotyka si� rzadko.  

20.     A ci, których rozpoznawanie jest po��daniem zm�cone, do ró�nych innych zwracaj� si� 
bóstw i ró�ne zewn�trzne, zgodne ze sw� natur� sprawuj� obrz�dy.  



22 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

21.     Lecz jak�kolwiek posta� boga człowiek z wiar� czci� pragnie, Ja wiar� jego umacniam i 
wspieram.  

22.     silny sw� wiar�, J� wielbi, do niej modły zanosi i otrzymuje pró�b swoich  spełnienie; lecz 
dawc� jestem zawsze Ja Sam.  

23.     znikome s� jednak owoce, które tym niedaleko widz�cym przypadaj� w udziale. Do 
�wietlistych id� ci, co �wietlistych wielbi�, lecz ci, którzy Mnie umiłowali do Mnie przychodz�.  

24.     Nierozumni my�l� i� Ja, Nieprzejawiony, ograniczony jestem przejawieniem, bowiem Mej 
przenajwy�szej, niezmiennej i najdoskonalszej nie znaj� Istoty.  

25.     Niewielu te� umie Mnie odkry� poza zasłon� tej zjawy kosmicznej, twórcz� pot�g� Mej Jogi 
wyłonionej. Nie zna Mnie �wiat ten w ułud� spowity, Mnie, którym niezniszczalny jest, ponad 
urodzeniem i zmian� wszelak�.  

26.     Ja znam wszystkie przeszłe, tera�niejsze i przyszłe istno�ci Ard�uno, lecz Mnie nie zna 
�adna.  

27.     Dzi�ki ułudzie przeciwie�stw dwójni, z po��da� i niech�ci zrodzonej, o Bharato, wszystko co 
�yje na �wiecie, o wrogów zwyci�zco, jest w ułud� spowite.  

28.     Lecz ludzie czystych czynów, którzy grzech wszelki zniweczyli do cna, od ułudnej 
przeciwie�stw dwójni ju� wolni, w �lubach swoich niezłomni, Mnie jedynie wielbi�.  

29.     Ci trudz�c si� by zdoby� wyzwolenie od kr�gu narodzin i �mierci, we Mnie znajduj� ostoj�, 
Brahmana poznaj� - przenajwy�sze TO - i Ducha we wszystkim rdze� i cało�� Mojego działania.  

30.     Ci, którzy Mnie widz� jako wszech-�ywiołów, �wietlistych i ofiar Pra-�ródło, my�l� ze Mn� 
zjednoczeni, znaj� Mnie zaprawd�, nawet w ostatni� godzin� �ywota.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity - Pie�ni Pana,  
wiedzy o wiecznym, Jedynym, nauki jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� Siódma, zwana:  
JOG� M�DRO
CI I WIEDZY . 

PRZYPISKI DO ROZMOWY SIÓDMEJ 

Strofa 1 - Sanskryckie słowo "Aszraja" oznacza nie tylko "wypełnienie i schron", ale podstaw�, 
opok� która wszystko podtrzymuje, punk wyj�cia, z którego zaczyna si� i wypływa - jak rzeka ze 
�ródła - całe nasze istnienie i działanie, d��enie i byt.  

Strofa 2 - M�dro�� a wiedza to dwie rzeczy ró�ne, m�dro�� (�nana) jest bezpo�rednim, 
prze�wietlonym przez ducha widzeniem, za� wiedza (wi�nana) jest poznawaniem analitycznym 
elementów i przejawów �ycia; chodzi o zdobycie obu, o poznanie zarówno transcendentalnej jak 
imanentnej postaci Najwy�szego, Jego, w jedno�ci jak i w wielo�ci.  

Strofa 3  - Wi�kszo�� ludzi nie czuje �adnej t�sknoty do doskonało�ci i Prawdy, a jeszcze mniej j� 
widzi i ... według ujrzanej �yje. (Na tym polega tragedia Wielkich Nauczycieli ludzko�ci, którzy 
przynosz� wie�� o prawdzie i Szcz��ciu i wskazuj� do� drog�, a mało kto Ich słucha).  

Strofa 4-5 - Umysł - manas, Rozum lub prze�wietlone Duchem (Atm�) rozumienie - Buddhi; 
poczucie, lub "zmysł" indywidualnej osobowo�ci - ahamkara, dosłownie to, co tworzy "ja" - "ja��"; 
Przyroda - Prakriti - słowo u�yte tu w najszerszym, kosmicznym i metafizycznym znaczeniu, 
(jednoznaczne z Szakti - Maja) jest jego "organiczn�" cz��ci� ("�e�sk� połow�"), czyli Szakti; b�d�c 
Jego nieodł�czn� cz��ci� jest jako i On wieczysta i nie stworzona, jest podło�em całego 
przejawionego wszech�wiata, z niej Bóg kształtuje, lecz nie stwarza, �wiat. Platon i Arystoteles 
przyjmuj� równie� istnienie Pra-materii, której Bóg nadaje kształty; st�d nazywa si� Go raczej 
Budowniczym, Architekt� ani�eli Stworzycielem. W Hinduizmie powtarza si� wyra�enie: "Iszwara (Bóg 
przejawiony) ze Siebie wysnuwa, lub wyłania wszech�wiat."  

	ywioły - pierwiastki tu wymienione, nie s� to tylko �ywioły: ziemia, woda, itd. widzialnego 
materialnego �wiata, s� to elementy subtelne, lotne, istniej�ce w ka�dej z siedmiu kosmicznych sfer, a 
tylko najni�szym ich przejawieniem s� nasze widzialne �ywioły fizycznego �wiata. Umysł jest wedle 
filozofii indyjskiej jednym ze zmysłów; wymieniaj�c go ma si� na my�li i wszystkie inne zmysły i ich 



23 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

organa. (indrijas; umysł - manas, Rozum - Buddhi, prze�wietlony Duchem tj. Atm�) Poczucie odr�bnej 
osobowo�ci - "ja jestem ja" - to sanskryckie Aham-kara (Aham - ja).  

Iszwara, czyli Bóg wszech�wiata, osobowy, przejawiony zawiera w sobie wszystkie duchy 
indywidualne, �wiadome (zwane te� kszetrad�na, tj. władc� pola) jak i cała przyrod� nie�wiadom�, 
(zwan� - kszetra tj. pole, na którym odbywa si� wielki "dramat" ewolucji). Pierwsze nale�� do Jego 
natury "wy�szej" (para); druga do "ni�szej" (a-para), On - Iszwara jest �yciem i form� wszystkich 
istnie�. Czyli kosmiczna Istota Boga zawiera w swej ni�szej naturze cało�� nie�wiadomej przyrody, a 
w swej Wy�szej - cało�� �wiadomej, tj. wszystkie istnienia duchowe, cał� stron� "	ycia". Podobnie 
ka�da �wiadoma istota indywidualna posiada te dwie postacie - ducha i formy. (kszetra i kszetrad�na): 
S� to dwie postacie Boga, ponad która Sam On si� wznosi w Swej transcendentalno�ci. Przy czym to, 
co si� nazywa "jedyn� Rzeczywisto�ci�" to Najwy�szy, jednolity i niepodzielny, a  jednak wyłaniaj�cy 
wielo�� dusz - D�iwa - które s� Jego �ywymi cz�stkami. (patrz XIII rozdział Gity). Za� to co si� nazywa 
"Maja" - a tylko bardzo cz��ciowo i jednostronnie oznacza ona ułud� - wła�ciwie jest tak�e 
rzeczywisto�ci�, ale niejako ni�szego rz�du; jest to wszystko�� przejawiona, która stanowi "ni�sz�" 
natur� Iszwary, czyli Prakriti, lub Szakti. (Para-prakriti czyli natura wy�sza jest zwana równie� Para-
Szakti, a Iszwara - Sziw�, za� Brahman Parama-Sziw�).  

Strofa 6 - Wszech�wiat ze wszystko�ci� swych zjawisk z Najwy�szego si� wyłania, jest niejako 
rzutowany w widzialno�� - przejawienie- lecz nie oddziela si� od Niego i nigdy nie mo�e by� poza Nim, 
a jest zawsze Nim "obj�ty" i w Nim "zawarty". Przy ko�cu Manwantary - okresu przejawienia - jest z 
powrotem wchłoni�ty i pozostaje w stanie potencjalnym: "nieistnienia".  

Strofa 8 - Słowo naj�wi�tsze AUM to słowo twórcze Najwy�szego, przez które "wszystko si� stało 
co si� stało".  

Strofa 9 - "Płomienny wysiłek" - Tapas - nie tylko do ascetów nale�y, ka�dy wewn�trzny trud 
wiod�cy ku doskonało�ci i prawdzie pełen wyrzeczenia si� ni�szej natury mo�na nazwa� - Tapas.  

Strofa 10 - "Wieczyste rzeczy wszelkiej nasienie" - Sanskr. Bhi�am, - (mo�na te� rzec - rdze�, 
sedno, istota) jest to duchowa energia lub �wiatło��, z której si� wszystko rozwija, a która stanowi 
najistotniejszy byt ka�dej istno�ci; to "ziarno ducha" w ka�dej; jest ono zwane równie� jej "swa-bhaw�" 
tj. "swoistym bytem", rdzeniem jej, tak�e wewn�trznym prawem. Rozum tutaj to Buddhi, czyli duchem 
prze�wietlone rozumienie, intuicja.  

Strofa 11 - Pragnienie nie sprzeciwiaj�ce si� Dharmie to pragnienie zgodne z naszym 
wewn�trznym prawem, w ka�dej dziedzinie; to równie� wola - odbijaj�ca si� w nim - i t�sknota ku 
niczemu nie uwarunkowanemu szcz��ciu - Ananda; tote� pragnienie i t�sknota same w sobie nie s� 
niepo��dane, jeno gdy s� egoistyczne, osobowe, stanowi� du�� przeszkod�; trzeba je "oczy�ci�", a 
wówczas staj� si� pot��na sił� twórcza, unosz�c� nas ku Prawdzie.  

Strofa 12 - Tj. istoty, w których przewa�a jedna z trzech Gun kosmicznych (energii lub 
wła�ciwo�ci): Tamas - bezwład, oci��ało��, gnu�no��; Rad�as - nami�tno��, ruchliwo��; Satwa - 
harmonia, rytm. Ró�nica pomi�dzy Najwy�szym a Jego stworzeniem wyra�a si� tu dobitnie w słowach: 
"nie Ja w nich, lecz one s� we Mnie zawarte". Nic nie mo�e zawrze� jedynego, lecz On zawiera w 
Sobie wszystko��, a �adna w niej zmiana ni ruch, nie dotyka Jego, który pomimo stworzenia 
"Niezmienny trwa".  

Strofa 13 - Czyli gr� i przeplataniem si� tych Gun. Cały ró�norodny wszech�wiat jest uwa�any w 
filozofii indyjskiej za niesko�czenie bogat� gr�, niesko�czenie ró�norodnych przemian tych trzech 
energii; ró�norodno�� ta mami i łudzi, utrudniaj�c zobaczenie bezwzgl�dnej jedno�ci u podstaw, której 
odkrycie jest celem Jogi, a uwikłanie si� w "ułudn�" wielorako�� jest przyczyn� złudnego poczucia "ja" 
i "moje", a st�d wszystkich grzechów, bł�dów i oddzielania si� od ... Siebie tj. Ducha, Boga w sobie.  

Szankaraczaria robi uwag�, �e  w tej strofie Najwy�szy wyra�a jakby �al, �e człowiek Go nie 
poznaje poza zasłon� Maji. Istotnie widzimy zmienne kształty i formy, a nie umiemy dojrze� 
wieczystego 	ycia, które je o�ywia, widzimy cienie rzucane, a nie istot� rzeczy i zjawisk, jak to Platon 
był ju� niegdy� obrazowo przedstaw 

Strofa 14 - Dosłownie: "boska zaiste jest gra tej tajemniczej Maji Gun".  

Strofa 15 - Grzech jako działanie egoistyczne, w oddzielno�ci, czyli pod władz� Gun Tamasu i 
Rad�asu; gdy zapanowuje Guna Harmonii - Sattwy, człowiek si� staje prawy, rzetelny, sprawiedliwy, 
czyli moralny; a to jest koniecznym szczeblem zanim si� wzniesie w duchowo��, która jest 
przekroczeniem dwójni, wej�ciem w jedno��. Demony to A-sury, istoty niewidzialne przeciwstawiaj�ce 



24 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

si� Dewom (Sury), Aniołom; wedle Hinduizmu jest ich niezliczona mnogo�� jak i Dewów; jedne 
działaj� w sferze nami�tno�ci, to krwio�ercze Rakszasy; inne w dziedzinie my�li, podsycaj� szata�sk� 
pych�, okrucie�stwo itd. ale s� to tylko wzgl�dne, znikome pot�gi, dla ruchu wszystko�ci konieczne; 
poj�cie zła wieczystego, bezwzgl�dnego w Hinduizmie nie istnieje.  

Strofa 16 - Wielu tłumaczy: "którzy pragn� dóbr", materialnych czy moralnych; s�dz�, �e 
dostatecznie oddaje pewn� interesowno�� wyra�enie: "osobiste �ywi� pragnienia". Trzy pierwsze 
kategorie s� nazywane w Mahabharacie: "po��daj�cymi nagrody", bo o co� zawsze Boga prosz�; 
dopiero m�drzec lub �wi�ty kocha i wielbi Najwy�szego o nic nie prosz�c a tylko miłuj�c i jednocz�c 
si� z Nim i to dopiero jest Bhakti, poprzednie typy wci�� tkwi� w �wiecie dwójni, wielo�ci i 
rozdzielno�ci. Wszelka modlitwa zawieraj�ca pro�b� o co�, nie jest czyst� miło�ci� Najwy�szego; jest 
usprawiedliwiona, ma swe miejsce w rozwoju, ale jest jeszcze dalek� od duchowo�ci, czyli m�dro�ci - 
"	nany".  

Strofa 19 - Wasudewa - Szri Kriszna jako najwy�szy Pan prany tj. tchnienia �ycia w rzeczy ka�dej, 
i Pan dusz indywidualnych (D�iwa), Wszech-duch. Tyko człowiek na bardzo wysokim poziomie 
duchowo�ci, wła�ciwie ju� niemal nadczłowiek - Mahatma - mo�e nieustannie widzie� Boga w rzeczy 
ka�dej i nie tylko powtarza� ale prze�ywa� prawd� - i� on jest wszystkim.  

Strofa 22 - Wyra�a pi�kn� wiar� i� ka�da modlitwa, bez wzgl�du na to do jakiej Jego postaci, pod 
jakim imieniem do Boga zanoszona, zawsze do Jedynego zmierza i niechybnie do� "doleci", bo imion 
jest wiele, lecz On jest we wszystkich, gdy� pi�kne powiedzenie �e Bóg zni�a si� do ka�dej duszy 
która Go wielbi w jakiejkolwiek formie, w jakimkolwiek obrazie, wizerunku czy wyobra�eniu; oczywi�cie 
jest to okres dzieci�cy gdy dusza potrzebuje wizerunków; jak ka�da pro�ba mo�e by� wysłuchana, tak 
przez ka�dy wizerunek dzieci�ca dusza mo�e otrzyma� błogosławie�stwo i łask�. Ale te pro�by, jak i 
czczenie wizerunków, to przeszkody na dalszej wy�szej drodze ku Niemu.  

Strofa 25-27 - Wszech�wiat cały uwa�a filozofia Indii za twór my�li, czyli Jogi-Maji, Najwy�szego, 
st�d widzialno�� nazywa si� te� Maj� - zasłon� z Jego my�li twórczej utkana, poza ni� ukrywa si� 
Jego istota transcendentna. Cho� wsz�dzie obecny, cho� w ka�dym sercu zamieszkały On i poza nimi 
trwa, niepoj�ty i wszystko przewy�szaj�cy.  

"Z ��dz i nienawi�ci zrodzonej" - dosłownie: z sił przyci�gania i odpychania.  

Strofa 29 - "Od narodzin i �mierci" - niektórzy tłumacza od staro�ci i �mierci. Adhi-Atman - 
tłumacz� - "ducha rdze�".  

Dwie ostatnie zwrotki jak i par� pierwszych Rozdziału ósmego, s� niezmiernie trudne do oddania i 
zrozumienia dosłow 

Strofa 30 - "Ci, którzy znaj� lub widz� Mnie w Adhi-bhuta (tj. w �wiecie wszystkich �ywiołów) w 
Adhi-dajwa, (tj. �wiecie Dewów, Aniołów lub stronie energii �ycia) w Adhi-jad�na (tj. w pierwotnej, 
najpierwszej u podstaw stworzenia, jak i we wszystkich pó�niejszych ofiarach) ci niewzruszonej my�li" 
itd. Adhi - znaczy najpierwszy, pierwotny, pra...  

  

ROZMOWA ÓSMA 

 Ard�una pyta:  

1.        Czym�e jest Brahman - przenajwy�sze TO - a czym Karma, działanie kosmiczne, powiedz 
mi, o Ty z istot najwznio�lejszy. Co jest wszech-�ywiołów podstaw�, a co 
wietlistych i ich boskich 
energii istot�?  

2.        Co jest, tu na ziemi, ofiar zasadniczym podło�em i jak, o wielki Madhu Pogromco, mo�e Ci� 
pozna� w ostatni� godzin� �ywota człowiek duchowi poddany?  

Pan rzecze:  

3.        Pra-odwieczny Niezmienny - to Brahman; Jego istotnej natury tre�� - to Ducha najczystszy 
rdze�; najpierwszy ruch twórczy, z którego byt wszelki powstaje - pra-działaniem si� zowie.  

4.        Wszech-�ywiołów rdzenn� podstaw� jest Moja przemijaj�ca, zmienna natura; za� 

wietlistych - �yciotwórczych, wszechprzenikaj�cych energii - Purusza, kosmiczny Duch; a ofiar 
wszystkich tu na ziemi podstaw� jestem Ja Sam, o najlepszy z ludzi.  



25 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

5.        a kto opuszczaj�c ciało, w ostatni� godzin� swego �ywota, o Mnie jedynie my�li, ten w Moj� 
Istno�� wst�puje. Jest to ponad wszelk� w�tpliwo�� pewne, Ard�uno.  

6.        O jakiej istno�ci kto my�li, gdy ciało porzuca, ku tej idzie, o Kaunt, bo ta t�sknocie jego i 
naturze najbli�sza.  

7.        wi�c my�l�c wci�� o Mnie, id� w bój, Ard�uno, przyjdziesz do Mnie niechybnie, je�li my�l i 
dusz� ku Mnie niepodzielnie zwrócisz.  

8.        Bowiem kto ku niczemu, prócz Mnie nie zwraca si� my�l�, o Parto, kto ze Mn� sw� 
�wiadomo�� jednoczy i w jodze niewzruszony trwa, boskiego, najwy�szego ten dosi�ga Ducha.  

9.        A kto o Przedwiecznym rozmy�la, Wszechwiedz�cym, Wszechwładcy, o Tym który od 
najdrobniejszej kruszyny mniejszy, a jest wszechistnie� Opok�, który niepoj�ty i nieogarniony ma 
kształt i ponad wszelki jest mrok, od sło�ca �wietlistszy;  

10.     kto w godzin� �mierci pełen �arliwej ku niemu miło�ci z niewzruszon� my�l� i gł�bi� 
samooddania, moc� Jogi odpowiednio swe tchnienie �ywotne mi�dzy brwiami skupi, ten pogr��y si� 
w bosko�� najwy�szego Ducha.  

11.     Powiem ci teraz pokrótce o tym "przybytku" szcz��liwo�ci wieczystej, który znawcy Wed 
Niezniszczalnym, Odwiecznym zw�, w który wchodz� m�drcy w jodze doskonali i od pragnie� wolni, 
który jest celem najwy�szym tych, którzy s� w �lubach czysto�ci niezłomni.  

12.     Kto w ostatni� chwil� �ycia, gdy opuszcza to ciało, zamknie wszystkie zmysłów wyloty, 
dusz� w sercu skupi, a pr�dy �ywotne e głowie - w jog� wgł�biony,  

13.     "AUM" - naj�wi�tsze Słowo Brahmana - powtarza, o Mnie my�l�c jedynie, ten zaprawd� na 
drog� wchodzi najwy�sz�.  

14.     Kto tylko o Mnie nieustannie my�li, na nic innego nie bacz�c, w jodze niewzruszony, a Mnie 
oddany, temu nie trudno, o parto, zjednoczy� si� ze Mn�.  

15.     A gdy we Mnie wst�pi, ten wielki dusz� człowiek, nie wraca ju� wi�cej na ten �wiat bólu 
znikomy, bowiem wzniosł� doskonało�� osi�ga.  

16.     Wszystkie sfery kosmiczne, o Ard�uno, a� do �wiata Brahmy, podlegaj� prawu narodzin 
ponownych; lecz ten, kto si� we Mnie pogr��y, o Kauntejo, od narodzin jest wolny.  

17.     Kto wie, i� "Dzie� Brahmy" tysi�c epok trwa, a drugi tysi�c mija nim "Noc Brahmy" si� 
sko�czy, ten zaprawd� wie, czy jest dzie� i noc.  

18.     Z pocz�tkiem Dnia z Nieprzejawionego wyłania si� wszystko�� zjawiona; z nastaniem Nocy 
znów powraca i całkowicie roztapia si� w tym, co Nieprzejawionym si� zowie.  

19.     Niezliczono�� istnie� pojawiaj�cych si� wci�� i wci�� od nowa, roztapia si�  za nadej�ciem 
Nocy i wypływa znów, zgodnie z Prawem,  a bez woli własnej, gdy nadchodzi Dzie�.  

20.     Lecz ponad tym Nieprzejawionym istnieje zaprawd� inne pra-odwieczne, ponad kosmiczne 
Nieprzejawione, gdy cało�� wszech�wiatów zanika, Ono Samo niezmiennie trwa.  

21.     To nieobjawione "Niezmiennym i Niezniszczalnym" zw�, a tak�e stanem najwy�szym; kto 
Jego dosi�gnie nie wraca ju� wi�cej. Ten ci jest Mój najgórniejszy "Przybytek".  

22.     Dosi�gn�� mo�na tej prze-najwy�szej Istno�ci, o Parto, w której bytów wszystko�� 
zanurzona, która wszechistneinie  przenika, przez niezłomne, a �arliwe samooddanie ku Niej 
wył�cznie zwrócone.  

23.     Powiem ci teraz, o Bharatów ksi���, jaki jest czas, w który odchodz�c Jogi nie wraca na 
ziemi�, a w jaki umieraj�c powraca tu jeszcze.  

24.     Ogie�, �wiatło��, dzie�, ksi��yc przybieraj�cy i północnego biegu sło�ca półrocze, 
towarzysz� �mierci Joga, który poznał Brahmana i do Brahmana powraca.  

25.     Noc, dym, zmniejszaj�cy si� ksi��yc i południowego biegu sło�ca półrocze, towarzysz� 
�mierci Joga, który w �wiatło�� ksi��ycow� wchodzi i powróci� tu musi.  

26.     S� to dwie pradawne na tym �wiecie drogi - droga �wiatła i droga mroku; pierwsz� odchodzi 
ten, który nie wraca, drug� kto wcieleniom ponownym podlega.  



26 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

27.     Znaj�c te dwie drogi, o Parto, Jogi nie zbł�dzi. Wi�c trwaj zawsze niewzruszony w Jodze, 
Ard�uno.  

28.     Jogi, który to wszystko poznał, wznosi si� ponad wszelkie owoce zasług ofiar Wedyjskich, z 
umartwie� i wysiłków wewn�trznych, oraz czynów miłosierdzia płyn�ce i wchodzi w pra-odwieczny, 
przenajwy�szy "Byt".  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy  Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� Ósma zwana:  
JOG� NIEZMIENNEGO NIESKO�CZONEGO BRAHMANA. 

  

PRZYPISKI DO ROZMOWY ÓSMEJ 

Strofa 1 - TO Brahman  "Tat Brahma" - u�ywa si� cz�sto w Upaniszadach, najgł�bszych ksi�gach 
filozoficznych Indii, dla oznaczenia, Samoistnego, Samobytnego, Niezniszczalnego (Akszara) Bytu, 
pra-�ródła i pra-przyczyny wszystko�ci, tj. przejawionego i nieprzejawionego, widzialnego jak i 
niemo�liwego nawet do pomy�lenia, czy wyobra�enia; w przeciwstawieniu do postaci  (osoby) Boga 
przejawionej w kosmosie, która jest wszech�yciem, przenika i o�ywia wszech�wiat zjawiony (widzialny 
i niewidzialnych �wiatów) t� nazywa si� wielu imionami - Iszwara, Wasudewa, Narajana, itp., co 
odpowiada chrze�cija�skiemu poj�ciu osobowego Boga. Adhiatma - to ten sam Brahman jako 
najwy�szy Duch - najistotniejsza  Ja�� - czyli Pratjag-atma, przebywaj�ca w ka�dej istocie, ludzkiej 
czy nadludzkiej; Szankaraczaria mówi o nim: "to co najpierwsze objawia si� jako rdze� Ja�ni w istocie 
wcielonej, a co okazuje si� w ko�cu to�same z najwy�sz� Rzeczywisto�ci�, tj. z Brahmanem". A 
wedle współczesnego wielkiego filozofa i Joga - Szri Aurobindo: "Adhiatma to 'Swa-bhawa' czyli 
najrdzenniejsza natura Najwy�szego, jako duchowa pra-przyczyna zaistnienia 	ycia i Duszy 
wszech�wiata przejawionego" (i człowieka). Adhidajwa, 
wietli�ci - to wyraz energii twórczej - 
"m�skiej" tj. dodatniej - Puruszy. Purusza - Bóg człowiek, lub przejawienie Boga w najwy�szym 
kosmicznym człowieku, lub Człowiek zbiorowy - Ludzko��. "Moja Istno��" (Madbhawa), tj. istno�� 
najwy�szego Puruszy czyli - Puruszottaamy - "O Ty z istot najwznio�lejszy" - Puruszottama, dosłownie: 
"najwy�szy Duch" w przejawieniu. Adhibhuta - Pra-�ywioły, lub wszech�ywioły, to cała zmienna 
Przyroda i wszelkie jej przeobra�enia; a 
wietli�ci - wyra�aj� duchow� energi�, �wiadom� Dusz� 
wszech�wiata, która si� przejawia i działa poprzez setki i tysi�ce Istot rozumnych - Dewów - 
kieruj�cych poszczególnymi działami kosmicznego �ycia i jego procesów. - Adhijad�na - to zarówno 
najpierwsza, pierwotna Ofiara Najwy�szego, przez która wszech�wiat powołuje do bytu - ograniczaj�c 
Sw� bezgraniczno�� - jak i Jego ci�gła, nieustaj�ca ofiara, gdy� jest "zamkniony" w ka�dej istno�ci, w 
ka�dym kształcie, w ka�dej rzeczy, a ograniczenie to jest ofiar�. Karma to działanie kosmiczne, lub 
pra-działanie, lub "ruch Ducha", pierwotny twórczy impuls energii Najwy�szego, zwany wisaraga - 
który wyłania z owego najpierwszego samoistnienia (Swabhawy) wszelkie kosmiczne �ycie i 
twórczo�� w Przyrodzie - Prakriti.  

Strofa 11 - Przybytek, to stan lub byt "szcz��liwo�ci wieczystej" - jedni komentatorzy uwa�aj� i� 
jest to "niebo Wisznu" (drugiej Osoby trójcy, której Szri Kriszna jest wcieleniem), drudzy twierdz� i� 
słowa te odnosz� si� do Najwy�szego Brahmana; skłaniam si� do ostatniego uj�cia.  

Strofa 12 - "Wyloty zmysłów" tj. otwory ciała, punkty kontaktu ze �wiatem zewn�trznym. 
"Zamykanie" ich tj. czynienie zupełnie nie wra�liwymi na �adne z zewn�trz podniety, jest jednym z 
trudnych �wicze� Jogi i wymaga bardzo du�ej umiej�tno�ci; tylko człowiek zaawansowany w Jodze 
potrafi tak skupi� wszystkie swe energie; wówczas staje si� pot��ny.  

Strofa 16 - "Sfery kosmiczne" - "
wiat Brahmy" tj. najwy�sza sfera przejawionego �wiata, (wedle 
filozofii hinduskiej jest ich siedem), któr� mo�na z naszego punktu nazwa� sfer� Ducha, jest 
nieodł�czn� od cało�ci przejawionych �wiatów, a te podlegaj� rytmowi zwanemu "Wdechem i 
Wydechem Brahmy", (trzecia Osoba trójcy hinduskiej, nie Brahman) lub cyklami Manwantary i Pralaji; 
podczas pierwszej �wiaty powstaj�, �yj� i rozwijaj� si�, podczas drugiej  "usypiaj�, wchodz�c w 
nieprzejawiony, potencjalny stan. Manwantara nazywa si� "Dniem", Pralaja "Noc� Brahmy". Epoka - 
to hinduska Juga, obejmuj�ca setki tysi�cy wieków.  

Strofa 19 - "A bez woli własnej" - niesione pr�dem wielkiego rytmu kosmicznego Prakriti, 
rz�dzonego Prawem najwy�szym.  



27 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 21 - "Najgórniejszy Przybytek" - mo�na te� nazwa� - byt, stan, patrz obja�nienia do Strofy 
11.  

Strofa 23 - Okresy roku, miesi�ca i doby, gdy �wiatło si� zwi�ksza, s� uwa�ane za posiadaj�ce 
magnetyzm dodatni, najlepiej nadaj�cy si� do pracy wewn�trznej, Jogi, itd. Jogowie i ludzie, którzy 
stoj� na wysokim poziomie duchowego rozwoju, umieraj� wybieraj�c �wiadomie te wła�nie okresy, bo 
odpowiadaj� ich pracy; nie nale�y przez to rozumie�, �e te okresy wpływaj� na ich rozwój, a odwrotnie 
ich rozwój decyduje o wyborze tych okresów.  

Strofa 25 - "W �wiatło�� ksi��ycow� wchodzi" lub w ni� "odziany". Hinduizm twierdzi i� jedn� ze 
sfer wszech�wiata, t� "najbli�ej" - (nie w przestrzeni, bo si� wzajemnie przenikaj�, a raczej w stanie) - 
ziemi poło�on�, jest tzw. "astralna", której symbolem jest �wiatło ksi��yca, albo woda. Jest to sfera 
wzrusze�, nami�tno�ci i pragnie�, czyli energii emocjonalnych. W tym znaczeniu zwrotka mówi i� ten 
kto jest odziany w "ksi��ycowe ciało" lub wchodzi "w ksi��ycow� �wiatło��", posiada jeszcze silne 
pragnienia, wi�c musi powraca� na ziemi� by znale�� ich wypełnienie.  

Strofa 26 - Owe okresy roku, miesi�ca i dnia odpowiadaj� swym namagnetyzowaniem wielkim 
podziałom na dwójnie przeciwie�stw - które s� jako dwie strony tego samego medalu - �wiatło i mrok, 
dzie� i noc, plus i minus, dobre i złe itd. Obie dwójnie przeciwie�stw musz� by� poznane zanim 
mo�emy si� od obu wyzwoli�. Ta sama my�l - wzniesienia si� ponad wszystkie owoce, tj. skutki nawet 
najlepszych czynów, zasług i cnót, jako nale��cych do �wiata dwójni - wyra�a si� w zwrotce 28.  

  

ROZMOWA DZIEWI�TA 

Błogosławiony rzecze Pan:  

1.        Objawi� ci teraz, Ard�uno, bo� wolny od w�tpie�, t� tajemnic� zaiste najgł�bsz�, m�dro�� wraz 
z wiedz�, które gdy poznasz wyzwolisz si� od zła.  

2.        Najwy�sza to z nauk, najwi�ksza z tajemnic i do �wi�to�ci najprostsza droga; zgodna ze 
�wi�tym Prawem, nigdy nie mo�e zagin��, ku pełnieniu nietrudna, na bezpo�rednim prze�yciu oparta.  

3.        Ludzie małej wiary, niezdolni przyj�� tej wiedzy duchowej, Mnie dosi�gn�� nie mog�, o 
wrogów zwyci�zco, i na ten �wiat ułudy i �mierci wci�� powraca� musz�.  

4.        Wszech�wiat cały przenikam w Mej nieprzejawionej, nieuchwytnej postaci; wszystkie 
istnienia s� we Mnie zawarte, lecz nie Ja w nich.  

5.        Ale i nie jest we Mnie ten �wiat cały zawarty; poznaj M� bosk�, tajemn� Jog�, Ard�uno. Jam 
istnie� opok�, Sam na niczym nie wsparty, podtrzymuj� i �ywi� wszechtwory, lecz Sam poza nimi 
trwam; Duch Mój pra-�ródłem wszechistnie�.  

6.        Jak powietrze jest w eterze przestrzennym - Akaszy - zawarte, tak we Mnie, wiedz to 
Ard�uno, jest wszech�wiat zanurzon i zawart.  

7.        Twór wszelki, o Kauntejo, w łono Pra-Matki Przyrody Mej wraca u schyłku kosmicznego 
Dnia, a gdy nast�pny �wita Dzie�, znów go z Siebie wyłaniam.  

8.        U�ywaj�c Mej własnej Natury, w byt wci�� rzucam od nowa mnogo�� istnie� bezsilnie 
pot�dze Przyrody poddanych.  

9.        Lecz ten boski czyn z niczym Mnie, o Dhanand�ajo, nie wi��e, bowiem ponad działaniem 
niewzruszony trwam.  

10.     Ja te� sprawiam, jako Przyrody zwierzchno�� nieuchwytna, i� wyłania ona wszystko co 
istnieje, wszelki ruchomy i nieruchomy twór; oto dlaczego, o Kauntejo, kr�g istnienia obraca si� wci��.  

11.     Bezrozumni, którzy nic o Mej najdoskonalszej nie wiedz� Istocie, jako o najwy�szym 
wszechstworzenia Władcy, nie poznaj� Mnie i lekce sobie wa�� gdy si� im w ludzkiej jawi� postaci.  

12.     O pustej wiedzy, pró�nych nadziejach i jałowych czynach, pozbawieni rozumu i 
rozpoznawania, dziel� przebiegł� i dzik� demonów natur�.  

13.     Lecz wielcy duchem. O Parto, którzy w mej boskiej uczestnicz� naturze, uznaj� Mnie jako 
wszechistnie� niezniszczalne �ródło i wielbi� Mnie w my�li skupieniu gł�bokim;  

14.     niezłomni w �lubach, a stali w swej jodze, Mnie wysławiaj�, przede Mn� si� kłoni� we czci i 
uwielbieniu �arliwym.  



28 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

15.     Inni m�dro�� sw� przynosz�c w ofierze, jako Jedno�� i jako Wielo�� Mnie czcz�, w ka�dej 
widz�c Mnie istocie i w niezliczonych kosmicznych obliczach.  

16.     Jam jest ich ofiar� i aktem ofiarnym; Jam straw� co duszom przodków w rocznic� gotuj�; 
Jam zielem, co ogie� roznieca i drog� �wi�to�ci najczystszej i pradawnym Mantramem i olejem 
ofiarnym; jam ogniem i całopaln� Jam te� jest ofiar�.  

17.     Jam jest Rodzicem wszech�wiata i jego macierz�; Wszechtwórc�, Wszechwładc� i 
naj�wi�tszym poznania przedmiotem i Aum - Słowem Pot�gi i Wedów trzech tre�ci�.  

18.     Jam jest Droga i Cel, Oblubieniec i Pan, Jam Ostoja Opoka i Schron, Jam Przyjaciel 
odwieczny i 
wiadek, 
wit i Zmierzch istnienia, bezdenna Skarbnica i wieczyste, niezniszczalne 
wszystkiego Nasienie.  

19.     Jam ciepła i deszczu Rozdawc�; Jam Nie�miertelno�ci� i 
mierci� zarazem, Jam Bytem i 
Niebytem, Ard�uno.  

20.     Znawcy trzech Wed i ci co �wi�t� Som� pij�, czy�ci i wolni od grzechu, ofiar� Mnie wielbi�c 
o drog� do nieba pytaj�, a wzniósłszy si� w niebia�ski �wiat Władcy 
wietlistych, biesiad anielskich 
kosztuj�.  

21.     a gdy si� wielko�ci� dziedzin niebia�skich nasyc�, a �wi�tobliwo�� swoj� wy�yj� do 
dna,  znów na ten �wiat �miertelnych wracaj�. Id�c za przepisami Wed, �yj�c cnotliwie i pragn�c 
nagrody, osi�gaj� to co przemija.  

22.     Lecz tych, którzy Mnie jednemu przynosz� sw� cze��, w nic innego nie kieruj�c my�li, tych 
zharmonizowanych ze Mn� i w Jodze zjednoczonych, Ja Sam obdarzam i chroni�.  

23.     Nawet ci, którzy z �yw� wiar� 
wietlistym składaj� ofiary, Mnie równie� tym wielbi�, o synu 
Kunti, chocia� nie wedle pradawnych wskaza�.  

24.     Bowiem jam jest Pan ofiar wszystkich, ka�d� upodobałem  ofiar�, a oni bł�dz�, Mej istotnej, 
najgł�bszej nie znaj�c natury.  

25.     Do 
wietlistych id� ci, którzy 
wietlistych wielbi�; do przodków, którzy przodkom oddaj� 
cze��; do duchów przyrody, którzy duchom przyrody składaj� ofiary; lecz ci, którzy Mnie wielbi�, do 
Mnie przychodz�.  

26.     Ka�dy najdrobniejszy dar z miło�ci� zło�ony - listek, kwiat, owoc, wody odrobin� - trudz�cej 
si� duszy samooddania dar, przyjmuj� Ja Sam.  

27.     Cokolwiek wi�c czynisz, czy spo�ywasz, o Kauntejo, czymkolwiek si� cieszysz, czy w darze 
przynosisz, jakikolwiek trud podejmujesz, lub ofiar� składasz - czy� to wszystko Mnie po�wi�caj�c.  

28.     A b�dziesz wolny od dobrych czy złych plonów, co niewol� działania stanowi�; przez Jog� 
wyrzeczenia z duchem zjednoczony, oswobodzisz si� od wi�zów i Mnie dosi�gniesz.  

29.     Jednaki jestem dla wszystkich istot, nie masz dla Mnie odstr�czaj�cych ni upodobanych; 
lecz ci, którzy Mnie wielbi� �arliw� miło�ci�, zaiste we Mnie s�, a Ja w nich.  

30.     Nawet człowiek czyni�cy �le, je�li Mnie niepodzielnie całym sercem czci, jako sprawiedliwy 
poczytywany by� musi, bowiem słusznie wybrał i wol� sw� dobrze skierował.  

31.     Niebawem ku Dharmie powróci, sprawiedliwym si� stanie i nieprzemijaj�cy zdob�dzie pokój; 
wiedz, o synu Kunti, i� nigdy nie zginie ten, który Mnie miłuje.  

32.     kto we Mnie szuka jedynie ostoi, o Parto, cho�by z łona grzechu wyszedł, cho�by Wajsz� był, 
Szudr�, czy kobiet�, osi�ga równie� najwy�szy cel.  

33.     Tym bardziej Mnie oddani �wi�tobliwi Bramini i wieszczowie królewscy. Wi�c i ty, 
zakosztowawszy tego przemijaj�cego, bezradosnego �wiata, ku Mnie niepodzielnie skieruj swoj� 
cze��,  

34.     ku Mnie cał� dusz�  i miło�� gor�c� zwró�, Mnie wszystkie po�wi�caj  ofiary, przede Mn� si� 
skłaniaj we czci, a w Duchu utwierdzony, ze Mn� zjednoczysz si� niechybnie.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity - Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  



29 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Cz��� Dziewi�ta zwana:  
JOG� NAJWY	SZEJ NAUKI I NAJGŁ�BSZEJ TAJEMNICY 
lub JOG� M�DRO
CI KRÓLEWSKIEJ I KRÓLEWSKIEJ TAJEMNICY. 

  

PRZYPISY DO ROZMOWY DZIEWI�TEJ 

Strofa 2 - "Najwy�sza z nauk" - dosłownie: "królowa nauk", podobnie jak najwy�sz� Jog� nazywa 
si� Rad�a Jog�, czyli Jog� królewsk� - "
wi�tym Prawem" - Dharm�.  

Strofa 3 - Intuicyjna, wewn�trznie do�wiadczona wiedza.  

Strofa 4 - 
wiat jest "zanurzony" w niepoj�tej Energii Nieprzejawionego. T� najwy�sz� wiedz� jest 
poznanie i� Szri Kriszna - jako inkarnacja Wisznu - jest wyrazem i przedstawicielem najwy�szego i 
nieprzejawionego Brahmana; t� tajemn� nauk� powierza si� tylko tym, którzy maj� gł�bok� wiar� i 
miło�� �arliw�.  

Strofa 5 - Immanentno�� Boga, jak i przewy�szanie wszystkiego stworzonego, całego przejawienia, 
wyra�a si� w tej zwrotce tak jasno; cało�� wszech�wiatów jest jeno nieznaczn� cz�steczk� twórczo�ci 
Najwy�szego.  

Strofa 7 - W łono wy�szej Prakriti, bowiem: "tylko Mej �wiatotwórczej jogi to przejaw".  

Strofa 8 - Dopóki duch nie pozna i nie stanie si� panem Przyrody, jest z konieczno�ci jej 
działaniom całkowicie podległy i nie ma "własnej woli".  

Strofa 9 - Czyn stwórczy, jak i immanentno��, nie ogranicza Boga, przewy�sza On bowiem 
niepomiernie wszelkie wyłonione z Siebie przejawienie.  

Strofa 11 - Tj. nie umiej� dojrze� Ducha w człowieku, Boga ukrytego w nim zawsze, nawet pod 
najgrubsz� zasłona, ani tez umiej� pozna� Go w sobie; mo�na równie� rozumie� i� nie poznaj� - gdy 
wciela si� na ziemi jako "Awatar".  

Strofa 12 - "Jałowych czynach" - je�li na nie patrzy� i ocenia� wedle wy�szych, duchowych 
sprawdzianów.  

Strofa 12 - Asury, Rakszasy - istoty mroku (patrz Rozmowa VII, 15). Człowiek, który pozwala na 
zapanowanie w sobie najni�szych nami�tno�ci lub okrucie�stwa, który �ywi egoistyczne i nienawistne 
my�li, jednoczy si� z tymi istotami mroku i wkrótce staje si� ich niewolnikiem i powolnym narz�dziem - 
jest przez nie "op�tany"; tym si� tłumacz� nieludzkie czyny �wiadomego, umy�lnego a 
wyrafinowanego okrucie�stwa itp. - Mówi si� i� nierozumni s� pod władz� tzw. "Mohini Prakriti", 
ułudnej, mami�cej złud� postaci Przyrody; za� rozumni "uczestnicz� w boskiej naturze" Najwy�szego, 
zwanej "Dajwi Prakriti", w której Guna harmonii - Sattwy - si� wyra�a.  

Strofa 15 - Niektórzy tłumacz�: "jako jedno�� niepodzieln� Mnie widz� i jako wielorako�� w 
milionie oblicz, które ze wszech stron na nas patrz�".  

Strofa 16 - Ziele Auszadha - jest zielem leczniczym, a zarazem słu�y do rozniecania ognia. 
Symbolizuje tutaj po�ywienie istot wszystkich. W ofiarach Wedyjskich ofiarowywało si� Najwy�szemu 
cała sw� istot�, oddawało Mu si� niejako to, czym człowieka obdarzył, od fizycznego ciała do 
najwy�szego ducha wł�cznie. - Podczas rytuału za dusze przodków przygotowuje si� specjalnie 
po�wi�con� straw�, podobnie jak ongi� w obrz�dach naszych "Dziadów". Mantram - krótkie, magiczne, 
modlitewne zdanie, uło�one przez m�drców na podstawie najgł�bszej wiedzy o działaniu d�wi�ków, 
ich doborze, tonacji, matematycznej podstawie itd. zale�nie od zamierzonego celu; maj� do dzi� 
olbrzymi� moc i wpływ, s� u�ywane w Jodze, modlitwie, jako wezwanie itp.  - "Olej" - to topione masło, 
od wieków u�ywane jako najszacowniejszy element przy nabo�e�stwach i ofiarach. Do dzi� dnia w 
wielkie �wi�ta setki litrów "ghi" wlewa si� w ogie�; wrzuca si� we� te� i inne przedmioty - trawy, zioła, 
wonno�ci, kadzidła, drzewo pachn�ce, ró�ne ziarna itp.  

Strofa 17 - Rik Weda, Sama Weda i Jad�ur Weda, imiona trzech naj�wi�tszych i najbardziej 
staro�ytnych, wedle Hinduizmu objawionych ksi�g. Dosłownie w tek�cie: "Ja�niej�cych Pie�ni, ofiar i 
m�dro�ci ksi�gach".  - Słowo Pot�gi - Om lub Aum.  

Strofa 19 - Sat - byt, istnienie, absolutna rzeczywisto��; A-sat; odwrotno��, to co absolutnego 
istnienia nie posiada, jest wzgl�dne i w stosunku do pierwszego ułudne. Sat - to Brahman, A-sat 
przejawienie Jego w czasie, wszech�wiat. Mówi si� równie�, �e jest to najpierwsza  "dwójnia 
przeciwie�stw", poza ni� jest tylko Niepoznawalne, Niepoj�te, absolut - Parabrahman.  



30 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 20 - Soma - napój rytualny, poczytywany za błogosławiony i u�wi�caj�cy. Mistycznie - 
najwy�sza tre�� wewn�trznego prze�ycia Anandy - Szcz��liwo�ci duchowej. "Władca 
wietlistych" lub 
"wódz bogów" - Indra, jest on równie� władc� Akaszy, eteru kosmicznego przestworów niebieskich. 
Ka�de uczucie, my�l czy cnota przynosz� swój skutek w postaci nagromadzenia pewnej energii, która 
si� "wy�ywa" w niebia�skim �wiecie; gdy energia ta, daj�ca w tym "raju" rado�� i szcz��cie wyczerpie 
si�, stan rajski si� ko�czy. Zarówno złe jak i dobre czyny, my�li, uczucia, rodz� swój nieunikniony 
skutek, który "wy�yty" by� musi. Dopiero zjednoczenie swego działania z Najwy�szym i 
zharmonizowanie z Nim swych uczu� i my�li, czyni mo�liwym wzniesienie si� zarówno ponad dobro 
jak i zło, tj. ponad skutki obu, czyli wyzwala od Karmy. Dlatego to mówi si� i� cnota, je�li nie jest 
absolutnie bezosobista, a wiec nie�wiadoma, tak samo wi��e jak jej odwrotno��, stwarzaj�c skutki 
konieczne do "wy�ycia"; wiec od ostatecznego wyzwolenia oddala.  

Strofa 22 - Wiara w dosłowne znaczenie tej "obietnicy" jest w�ród religijnych Hindusów, a 
zwłaszcza Sanjasinów tak silna, �e uwa�a si� i� je�li Jemu zaufaj�, On si� o nich zatroszczy (nawet o 
�ywno��), nie pozwoli im umrze� z głodu, obroni przed niebezpiecze�stwem itd., po prostu "bierze na 
siebie" wszystkie trudy i ci��ary Swego �arliwca, byle wiara i ufno�� były doskonałe, przykładów tego 
stosunku w �yciu, nawet dzisiejszym, jest niezliczona ilo��.  

Strofa 25 - Tj. ka�dy do innej dziedziny �wiata po�miertnego; tylko ci, którzy ku Najwy�szemu 
potrafi� si� wznie�� mog� si� z Nim zjednoczy�.  

Strofa 26 - Jest to równie� dosłownie rozumiane i praktykowane w hinduizmie, z najwy�sz� wiar�, 
�e "przyjmuje On Sam".  

Strofa 27 - "Trud" wewn�trzny to Tapas; zewn�trzne "umartwienia" te� si� do Tapasu zalicza, a 
maj� one sprowadza� olbrzymie skutki.  

Strofa 29 - Niektórzy tłumacz�: "jestem obecny we wszystkich istotach, wiec �adna nie mo�e Mi 
by� odstr�czaj�ca lub upodobana, ale ci, którzy Mnie miłuj� s� Mi zaprawd� drodzy".  

Strofa 30 - Czyny mog� by� wynikiem przeszłych my�li i nami�tno�ci, mog� by� ostatni�, niemal 
automatyczn� krystalizacj� w przeszło�ci nagromadzonych energii, od obecnych złych pobudek ju� 
woln�; a cze�� niepodzielna i �arliwa dla Najwy�szego spłomienia wszystkie skutki i dusz� całkowicie 
przetwarza.  

Strofa 32 - "Z łona grzechu wyszedł" - tzn. urodził si� w grzesznej, n�dznej i niskiej, nieuczciwej 
rodzinie, �yj�cej nikczemnienie, nie wedle prawa Dharmy. Uwa�ało si�, �e studiowanie ksi�g �wi�tych 
oraz filozofii było przygotowaniem do Jogi, jak i odej�cie od zwykłego �ycia; przygotowania takiego nie 
mogli zazwyczaj podejmowa� kupcy, pochłoni�ci interesami (Wajszjowie), ani pracownicy fizyczni, ani 
kobiety w swej domowej pracy; nie było to uwa�ane za ich Dharm�, cho� było wiele wyj�tków, a przed 
wdowami otwierały si� mo�liwo�ci studiów i Jogi. Tu Szri Kriszna mówi rzecz rewolucyjn�, �e nawet 
bez uprzedniego przygotowania, a tylko dzi�ki �arliwej dla Niego miło�ci i zaufaniu bez granic, 
najwy�sza Joga jest mo�liwa, czyli daje nadziej� ka�demu człowiekowi i jedynie od jego własnej woli 
uzale�nia przezwyci��enie wszystkich trudno�ci na drodze ku Niemu.  

Strofa 34 - Tu Szri Kriszna mówi o swej kosmicznej postaci, o Prze-najwy�szym działaj�cym w 
Nim i poprzez Niego.  

  

ROZMOWA DZIESI�TA 

Pan rzecze:  

1.        Posłuchaj jeszcze, o pot��nie zbrojny, Mego najwy�szego Słowa, który całym sercem 
rado�� we Mnie znajdujesz.  

2.        Ni bogowie �wietli�ci, ani m�drcy najwi�ksi pra-pocz�tku Mego nie znaj� , albowiem Jam 
jest wszystkich m�drców i bogów pra-�ródłem.  

3.        Kto mnie takim zna i wie, ze ponad narodziny jestem i ponad �mier�, bez pocz�tku i ko�ca, 
odwieczny Pan wszechstworzenia, ten w�ród �miertelnych złudzie nie podlega i od wszelkiego 
uwalnia si� grzechu.  

4.        Rozum, m�dro��, od ułud niezale�no��, cierpliwo��, prawda, wszechprzebaczenie, 
samoopanowanie i spokój, rado�� i cierpienia, istnienie i nieistnienie, strach a tak�e nieustraszono��;  



31 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

5.        �yczliwo�� dla wszelkiej istoty, równowaga, zadowolenie, bohaterstwo wewn�trznego 
wysiłku, miłosierdzie i hojno��, sława i niesława - oto rozliczne �wiadomych istot stany, a wszystkie 
ode Mnie pochodz�.  

6.        Siedmiu �wi�tych Wieszczów, jak i czterech Przedwiecznych, a tak�e wszyscy Manu, od 
których si� ludzko�� wywodzi, z Mojej natury s� i z Mojej my�li zrodzeni.  

7.        Kto zdolny wnikn�� w tre�� tej wszechwładzy Mojej i Jogi, ten bez w�tpienia niewzruszony 
w Jodze w harmonii trwa.  

8.        Jam Pra-rodzicem i �ródłem wszechrzeczy, ze Mnie wyłania i rozwija si� wszystko; 
rozumiej�c to, m�drcy w �arliwym Mnie wielbi� zachwycie.  

9.        My�l� i dusz� ku Mnie zwróceni, cał� �wiadomo�ci� pogr��eni we Mnie, szcz��liwi, rado�ni, 
o Mnie wci�� mówi�, �wiatłem swym dziel�c si� wzajem.  

10.     Tych zawsze w harmonii radosnych, a Mnie gor�c� wielbi�cych miło�ci�, Jog� 
rozpoznawania duchowego darz�, która ich do Mnie przywodzi.  

11.     Z czystego dla nich współczucia, przebywaj�c w ich sercach, �wiatłem m�dro�ci jarz�cym 
mrok niewiedzy niwecz�.  

Ard�una mówi:  

12.     I�e� jest Brahman najwy�szy, najwznio�lejszy, przeczysty, jedyna Ostoja i najgórnirjszy Cel i 
wieczny Człowiek-Bóg, Ty, bez pocz�tku i ko�ca, wszechobecny Pan,  

13.     wszyscy m�drcy to powiadali; takim sławił Ci� boski wieszcz Narada i Asita, Dewala i Wjasa, 
a teraz objawiasz mi to Sam.  

14.     Wierz� gł�boko i� prawd� ka�de Twe słowo, o Keszawo; twej zjawy kosmicznej, o 
najdro�szy Panie, nie poznał dot�d nikt, ni 
wietli�ci, ni tytany poj�� jej nie zdolni.  

15.     Zaprawd� Ty jeno Sam znasz Siebie, przez Siebie samego, o Przenajwy�szy; Ty� jest 
wszechstworze� Krynic�, tworów wszystkich Panem, 
wietlistych Władc� i 
wiatów Wszechrz�dc�!  

16.     Łaskaw mi b�d� i wymieni� racz wszystkie, bez wyj�tku, Twe boskie zjawienia i pot�g� któr� 
wszechtwory przenikasz i trwasz.  

17.     Jak mam Ci� pozna�, o Jogi wszech�wiata, przez nieustanne o Tobie rozmy�lanie? O jakich, 
jakich�e to postaciach Twych, Panie, mam wci�� rozmy�la�?  

18.     Sam objaw mi raz jeszcze, a obszernie, Tw� Jog� i zjawy Twej chwał� niezmiern�, o 
D�anardano, bowiem chłon� Twych słów napój nie�miertelny i wci�� wi�cej i wi�cej ich łakn�.  

I rzecze Pan:  

19.     Niech si� tak stanie, o z Kaurawów najlepszy, wymieni� ci Me boskie zjawienia, niektóre 
jeno, najwa�niejsze, bowiem chwale moich przejawie� nie masz ko�ca.  

20.     Jam jest Duch w sercu ka�dej istoty obecny, o Gudakeszo; jam jest pocz�tek, �rodek i 
koniec wszechistnie�.  

21.     Jam jest Wisznu w�ród Aditjów - tych władców 
wiatło�ci; �wiatłem w�ród �wiatłodajnych 
ciał; Mariczi w�ród ksi���t wichrów  i burzy; a w�ród planet - ksi��ycem.  

22.     Z ksi�g boskiej m�dro�ci Jam jest Sama Weda; a w�ród 
wietlistych - Indra, przestworów 
Pan; ze zmysłów Jam jest umysł, a w ka�dej �ywej istocie jej �wiadoma dusza.  

23.     Jam Szankara w�ród Rudrów, Witesza, skarbów pot��ny Władca - w tytanów i geniuszów 
królestwie; bóg ognia w�ród duchów �ywiołów o�miu; a góra Meru w�ród siedmiu szczytów 
najwy�szych.  

24.     Wiedz o parto, i� jestem Brihaspati, najpierwszy w�ród arcykapłanów; Skanda w�ród 
wodzów anielskich zast�pów, a ocean wpo�ród zbiorników ziemskich wód.  

25.     Jam Bhrigu wpo�ród 
wi�tych Wieszczów; a spo�ród słów - Jam jest słowo naj�wi�tsze OM; 
w�ród ofiar Jam cichej modlitwy ofiar�, a Himalajami w�ród nieruchomych olbrzymów.  

26.     Spo�ród drzew Jam Aswatta, - poznania drzewo; Narada w�ród boskich wieszczów; 
Czitrarata - w�ród duchów muzyki i pie�ni; Muni Kapila - w�ród filozofów i m�drców.  



32 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

27.     Spo�ród chy�onogich rumaków Jam Uczajszrawas, z nie�miertelno�ci oceanu zrodzony; a 
w�ród słoni Ajrawatta królewski, za� w�ród ludzi króla majestatem.  

28.     Jam jest piorun niebieski w�ród pocisków, a Kamadenu - �wi�t� obfito�ci krow� - wpo�ród 
trzód, w�ród praojców Jam jest Kamdarp� - bogiem miło�ci która poczyna; a królem Wasuki wpo�ród 
w��ów.  

29.     Jam Anant� tysi�cgłowym w�ród m�dro�ci w��ów; Warun� w�ród duchów wód; Ariamanem 
w�ród przodków, a Jam� - 
mierci bogiem i Prawa - w�ród tych, co rz�dy Prawa utrzymuj�.  

30.     Jam Prahlada w�ród tytanów; Czas odwieczny w�ród czasu wymiarów; w�ród zwierz�t 
puszcz Jam królewski lew, a Garuda w�ród ptaków.  

31.     Jam jest wiatr w�ród �ywiołów co oczyszczenie nios�; Makara wpo�ród ryb; Rama w�ród 
wojowników, a Ganga �wi�ta w�ród wszystkich strumieni.  

32.     Wszechstworzenia pocz�tek Jam jest i �rodek i koniec, Ard�uno; w�ród nauk wszystkich - 
Jam wiedz� o Najwy�szym Duchu; w�ród argumentów krasomówców tym,  co o sam� prawd� dba.  

33.     Spo�ród liter - liter� A, za� w�ród liter zło�onych  - dwójni� ich; Jam te� jest wiekuisty Czas; 
Ja wielolicy wszechstworzenia Pan.  

34.     Jam równie� wszechniszcz�c� �mierci� i wszystkiego co ma zaistnie� w przyszło�ci jedyn� 
kolebk�. A w�ród �e�skich cech Jam jest sław�, dostatkiem, słowem, pami�ci�, rozumem, stało�ci� i 
przebaczeniem.  

35.     Spo�ród hymnów Samy - Jam Brihadsaman, a Gajatri w�ród poetyckich miar; z miesi�cy 
Jam Margasirsza, w�ród pór roku - rozkwiecona wiosna.  

36.     Jam sprytem w graczu, a �wietno�ci� w �wi�tym; Jam zwyci�stwem, wytrwaniem, odwag�; 
Jam prawo�ci� prawych, a prawd� pełnych harmonii.  

37.     Jam Wasudewa w�ród Wriszinch rodu, a w�ród Pandawów Jam tob�, Ard�uno; w�ród 
m�drców - Wjas�, a Uszanas w�ród jasnowidzów-pie�niarzy.  

38.     Jam pot�g� władców, a taktyk� m��ów stanu; Jam milczeniem tajemnic i wiedz� uczonych.  

39.     Ja jestem tym, co wszystkich istot stanowi nasienie, o Ard�uno; nie masz nic we 
wszech�wiecie z tego co ruchome lub nieruchome jest, co by istnie� mogło poza Mn�.  

40.     Ko�ca nie maj�, ni granic Me boskie przejawy i władze, o wrogów zwyci�zco; to com ci 
wymienił jest jeno drobnym Mej chwały niezmiernej przykładem.  

41.     wiedz, i� wszystko co wielkie i pi�kne i �wi�te, co dobre i wspaniałe, to przejaw małej cz�stki 
Mej nieogarnionej, bezgranicznej chwały.  

42.     Lecz po có� ci Ard�uno, te szczegóły poznawa�? Wiedz i� cz�stk� Siebie stwarzam i 
przenikam wszech�wiat, a Sam niezmienny trwam.  

  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Bity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� dziesi�ta, zwana:  
JOG� BOSKICH PRZEJAWIE� I WCIELE� 

  

PRZYPISKI DO ROZMOWY DZIESI�TEJ  

Strofa 1 - Mo�e by� równie�: "który w Mych słowach rado�� znajdujesz", lub "który� drogi Mi jest".  

Strofa 4 - "M�dro��" to intuicyjna wiedza duchowa- Buddhi. "Istnienie i nie istnienie", tu - "bhawa" i 
jej odwrotno��. "Wewn�trzny wysiłek" - Tapas.  

Strofa 5 - Tłumacz� tu A-himsa, jako �yczliwo�� dla wszelkiej istoty, lecz dosłownie jest to "nie 
krzywdzenie".  



33 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 6 - Riszi, lub Maha-riszi czyli wielcy m�drcy i wieszcze, którzy si�gaj� �wiadomo�ci� poza 
kra�ce naszej ziemi, w ewolucj� planetarn�. "Przedwiecznych czterech"  - to Sanat Kumara, najwy�si 
przedstawiciele niebieskiej Hierarchii,  

kieruj�cy nasz� ziemi� i wszystkim co na niej �yje; dosłownie:  "odwiecznej dziewiczej młodo�ci 
Istoty". Manu - (akcent na u) pierwsi praojcowie, kierownicy i prawodawcy ludzko�ci; ka�da Rasa 
główna ma Manu za swego kierownika; nasza Rasa  5-ta jest kierowana przez Wajwaswata Manu.  

Strofa 9 - Mówienie o Bogu i wszelkich swych do�wiadczeniach w Jego szukaniu, (lecz nie w 
Jodze) tj. dzielenie si� z innymi �wiatłem, które odkrywamy, jest uwa�ane w Hinduizmie za zasług�, a 
nawet obowi�zek religijny.  

Strofa 10 - "Rozpoznawanie duchowe" - buddhi-joga, to intuicja wiedzy wewn�trznej.  

Strofa 11 - "W ich sercach " - lub duchu.  

Strofa 12 - Awatara tj. specjalne przejawienie Wisznu w człowieku, Ard�una uznaje go w Szri 
Krisznie.  

Strofa 13 - Narada (akcent na pierwszym a) - słynny Riszi, który �yj�c na ziemi i współdziałaj�c z 
Aniołami muzyki i pie�ni (Gandharwy) miał przyczyni� si� od rozwoju tych sztuk w�ród ludzko�ci. Dwaj 
nast�pni równie� m�drcy, a Wjasa najsłynniejszy ze wszystkich, jemu przypisuje si� spisanie 
objawionych mu Wed, oraz stworzenie najwi�kszej na �wiecie epopei - Mahabharaty, której cz��ci� 
jest Bhagawad Gita.  

Strofa 16  - "Boskie zjawienia" to słowo nie oddaje bogactwa sanskryckiego - Wibhuti, które s� 
przejawieniem stwórczych duchowych mocy, nadaj�cych ka�dej rzeczy jej najistotniejsze 
charakterystyki; po cz��ci słowo to odpowiada "ideom" Platona, boskim archetypom, na wzór których 
kształtuje si� �wiat widzialny Wibhuti  jest �ywa twórcz� istot� z my�li Najwy�szego pocz�t�.  

Strofa 17 - "Jogi wszech�wiata" jako Stwórca wszechistnie�. Zazwyczaj i najcz��ciej u�ywa si� 
tego imienia w zastosowaniu do Sziwy, ale w Gicie Szri Kriszna jest przedstawicielem Najwy�szego.  

Strofa 18 - "Napój" - amrita, czyli napój nie�miertelno�ci, słowa Szri Kriszny darz� 
nie�miertelno�ci�.  

Strofa 20 i 21 - Gudakesza - jedno z imion Szri Kriszny. Aditie - wielkie duchy słoneczne - synowie 
Aditi, macierzy przestworów - jest ich 12, ka�dy rz�dzi innym miesi�cem. Mariczi - wódz Marutów, 
duchów wichru i burzy.  

Strofa 22 - Bo Sama Weda mówi o rytmie i Słowie, które s� podstaw� stworzenia wszech�wiata i 
wszelkiej w nim rzeczy. Indra - król i władca Dewów, 
wietlistych, jest to wedle Hinduizmu urz�d, 
kolejno zajmowany w biegu wieków przez jednego z najwy�szych Archaniołów.  

Strofa 23 - Rudry - duchy pot�gi, mocy, a nieraz grozy i zniszczenia, gdy staj� si� wyrazicielami 
Prawa, wykonawcami tzw. "gniewu Bo�ego". Szankara to Sziea najwy�szy, w swej gro�nej postaci. 
Jakszasy - to duchy zwi�zane z wy�szymi lecz nami�tnymi wzruszeniami, s� uwa�ane z stra�ników 
skarbów w łonie ziemi, zwane te� tytanami, olbrzymami i tak przedstawiane w rze�bach. Witesza lub 
Kubera - ich wódz. Agni - bóg ognia, władca wszystkich postaci "płomienia", od fizycznego do 
duchowego, najwy�szy w�ród duchów �ywiołów, które s� bardzo wysokimi Aniołami, zwanymi Wasu, 
(akcent na u). Góra Meru jest symbolem najwy�szych szczytów hierarchii duchowej, jest równie� 
legendarn� osi� naszej ziemi i mieszkaniem wielu "bogów", niektórzy mówi� - bieguna północnego.  

Strofa 24 - Brihaspati - Arcykapłan i m�drzec, sprawuj�cy wszystkie rytuały w pa�stwie króla 
Dewów - Indry; Guru tj. przewodnik w Jodze, wszystkich Dewów, równie� kapłan i patron domowego 
ogniska. Skanda - inaczej Kartikeja lub Subrahmania - wódz zast�pów niebieskich, najprzedniejszy z 
boskich rycerzy, jak nasz �w. Michał Archanioł i �w. Jerzy.  

Strofa 25 - Brigu - jeden z wielkich Riszich, słynny ze znajomo�ci astrologii i astronomii. "Cicha 
modlitwa" tzw. D�apa - powtarzanie jednego modlitewnego mantramu, przesuwaj�c ziarenka rodzaju 
ró�a�ca; najpowszechniej praktykowana modlitwa w�ród bogobojnych Hindusów.  

Strofa 26 - Drzewo Aswatta - symbol m�dro�ci oraz całego przejawionego wszech�wiata. 
Czitrarata najwy�szy Archanioł muzyki i pie�ni. Kapila - m�drzec, twórca systemu filozofii Sankhiji.  

Strofa 27 - Uczajszrawas - rumak legendarny, z piany oceany zrodzony, symbol siły �ywotnej 
(czystej i błogosławionej) w przyrodzie i w organizmie człowieka. Ajrawatta Sło� - symbol siły i zdrowia 
fizycznego organizmu, prze�wietlonego promieniowaniem siły �ywotnej i duszy.  



34 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 28 - Kamadenu - legendarna krowa obfito�ci, symbol kosmicznej wszechdarz�cej pot�gi 
Szakti, oraz ziemi. Kamdarpa - bóg miło�ci w sakramencie mał�e�stwa; mał�e�stwo w hinduizmie jest 
�wi�tym i nierozerwalnym zwi�zkiem, a dzieci to społeczny i religijny obowi�zek. W�� jest 
symbolem  m�dro�ci, u�ywany tez cz�sto dla symbolizowania wielkich wtajemniczonych w tajemnic� 
ducha i Jogi. Wasuki - najprzedniejszy z tych "w��ów". W�� Ananta - symbol "przestworów wód nad 
którymi unosi si� duch bo�y" bezmiaru przestrzeni. Wisznu jest przedstawiany  

w postawie lez�cej na tym tysi�cgłowym w��u; jest on równie� symbolem ogromu szcz��liwo�ci 
któr� daje Wisznu; oraz bezgranicznej m�dro�ci.  

Strofa 29 - Waruna - duch wszystkich wód, jak Agni - ognia.  

Strofa 30 - Prahlada - bohaterskie chłopi�, syn złego tytana, który je prze�ladował za jego 
bezgraniczne samooddanie dla Wisznu. Prahlada miał odwag� przeciwstawi� si� ojcu, cho� ten groził 
mu �mierci� je�li nie zaprze si� swej miło�ci. Garuda - legendarny olbrzymi ptak, "rumak" Wisznu, 
symbol my�li natchnionej i miłuj�cej.  

Strofa 31 - Silny wiatr jest uwa�any za �ywioł tak bardzo oczyszczaj�cy, ze sk�panie si� w nim jest 
nieraz uwa�ane za jednoznaczne z k�piel� obrz�dow� w wodzie, bez której nie wolno nikomu wej�� 
do �wi�tyni. Makara - legendarna ryba w odległych okresach, gdy bóg Wisznu posyłał bezpo�rednio 
swa moc, by ewolucji na ziemi dopomóc. Rama lub Ramaczandra - bohater Raamajany, wcielenie tj. 
"Awatar" Wisznu (jak Kriszna), wzór najwy�szy króla, syna, mał�onka, władcy i wojownika, do 
niedawna najwy�szy ideał wszystkich Hindusów, posta� Boga do dzi� najgor�cej czczona na północy 
Indii. Najdro�sza dla Gandhiego. Ganga -(zwana zupełnie niesłusznie Ganges) - jest uwa�ana za 
wcielenie bogini i dlatego jest czczona. Legenda mówi i� Ganga rzeka powstała ze współczucia 
boskiej królewny, która dla ratowania od straszliwej posuch sama si� w rzek� zmieniła. Woda Gangi 
uzdrawia i wzmacnia dzi�ki swej radioaktywno�ci.  

Strofa 32 - Trzy s� wymieniane w sanskryckiej literaturze argumenty - vada - u�ywane w 
dyskusjach; pierwszego celem i motywem jest zmieszanie i upokorzenie przeciwnika; drugiego - 
odniesienie nad nim zwyci�stwa, trzeciego - wyja�nienie prawdy.  

Strofa 34 - Dostatek, obfito�� plonów i bogactw jest jednym z atrybutów Lakszmi, Szakti Wisznu, 
bogini harmonii, miło�ci itd. (akcent na a).  

Strofa 35 - Sama Weda i jej hymn Brihad-saman mówi o tajemnicach rytmu, słowa, melodii i 
harmonii; a Słowo - D�wi�k - stwarza �wiat. Gajatri jest jedn� z miar poetyckich, jak i naj�wi�tszym 
mantramem, modlitw� najbardziej staro�ytn� zdaje si� na ziemi, powtarzan� przez wszystkich 
"dwakro� urodzonych", co dzie�, niezliczone razy, obowi�zkowo przez braminów. Margasirsza - 
pierwszy miesi�c roku. Prawd� pełnych harmonii - czyli Sattwy.  

Strofa 37 - Wjasa - twórca Mahabharaty, na której kształciły si� setki pokole�. Uszas - 
jasnowidz�cy wieszcz, Guru wszystkich poetów.  

  

ROZMOWA JEDENASTA 

Ard�una rzecze:  

1.        Oto� objawił, miło�ci� dla mnie wiedziony, to Słowo najtajniejszej tajemnicy o Najwy�szym 
Duchu i rozwiała si� moja niewiedza;  

2.        bom oto słyszał od Ciebie, o lotosooki Panie, o powstawaniu i zanikaniu wszech�wiatów i o 
nieprzemijaj�cej chwale wielko�ci Twojej.  

3.        Lecz kształt Twój pot��ny, jakim Ty Sam go kre�lisz, o �wiatów Wszechrz�dco, ujrze� ja 
pragn� w pełni Twej sławy zjawiony.  

4.        Je�li s�dzisz i� sta� si� to mo�e, o przenajlepszy Panie, je�lim ujrze� go zdolny, tedy uka� 
mi Twe przedwieczne, niepoj�te Oblicze, o wielki Jogi Władco.  

I rzecze Pan:  

5.        Patrz tedy synu Prity, oto odsłoni� przed tob� setne, tysi�czne, a boskie kształty Mej 
tajemnicy; niezliczonych, niesko�czonych postaci, zarysów i barw.  



35 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

6.        Patrz jako� chciał, na Istno�� przedwieczn� Boga; ujrzyj Aditie - naj�wietlistsze duchy; 
Wasu, Rudr i Maruty - bogi wichrów - i Aszwiny dziewicze; ujrzyj, o Bharato, nigdy przed tob� nie 
zjawione cuda.  

7.        Ogl�daj wi�c dzi�, Ard�uno, wszech�wiat ten cały i wszelki ruchomy i nieruchomy twór, co 
jako jedno w Moim kształcie trwa; ogl�daj wszystko cokolwiek zapragn�� by� mógł.  

8.        Lecz ludzkim nie zdołasz ujrze� Mnie okiem, przeto boski daje ci wzrok, ogl�daj M� chwał�, 
M� Jog� najwy�sz�.  

Sand�aja rzekł:  

9.        Z tymi słowy, o królu, Hari - wielki Jogi Władca - przed Ard�un� w swym wzniosłym, 
kosmicznym stan�ł kształcie.  

10.     Wielousty, wielooki, o cudownych a niezliczonych obliczach, w rajskie zdobny klejnoty, z 
boskim a mnogim w gór� wzniesionym or��em;  

11.     w tka� �wietlist� obleczony, w girlandy z gwiazd odziany, niebia�sk� wonno�� rozsiewa, 
blaskami l�ni; Bóg niezmierzony, bezbrze�ny, przestwory wszechprzenikaj�cym ogarnia wejrzeniem.  

12.     Na kształt tysi�cy sło�c, nagle w�ród niebios rozbłysłych, rozjarzyła si� chwała najwy�szego 
Pana.  

13.     I oto wszech�wiat cały w Nim ujrzał Ard�una, mnogo�� Jego niezmiern�, wielo�� niepoj�t�, 
co w łonie Boga bogów jako jedno�� trwa.  

14.     Ol�niony, podziwem zdj�ty niezmiernym, Ard�una w przera�eniu �wi�tym na twarz pada 
przed Panem i r�ce składaj�c we czci woła i uniesieniu:  

Ard�una:  

15.     widz� oto, widz� o Panie,  w Twym łonie wszystko�� �wiatów cał�;  Twym kształtem 
ogarnione  Bogi rozliczne, ziemi i nieba  naj�wi�tsi mieszka�cy:  oto Brahma, mocarny Pan,  na 
lotosowym swym tronie  i �wi�ci wszyscy i m�drcy  i wznio�li m�dro�ci m��owie.   

16.     Wielousty, wielooki  o łonach, ramionach  i licach tysi�cznych,  wsz�dy stawasz przede 
mn�  gdziekolwiek si� zwróc�,  wszechpot��ny Pan.  Nieogarniona Twa posta�  pocz�tku nie masz ni 
ko�ca,  ni �rodka, ni �ródła �adnego;  niezmierny, bezkresny,  w niesko�czono�� rozszerza si�  Twój 
kosmiczny kształt.  

17.     
wietlisto�� ja�nieniem bezbrze�na,  blask chwały Twej wsz�dy rozsiewa;  dysk, koncha, 
buława w Twych dłoniach,  a diadem nad czołem widnieje.  	arz�cy jeste� jak góra 
płomienia,  ol�niewaj�cy - jak sło�ce,  potokiem promieni jarz�cych  wszystko�� przenikasz na wskro�.  

18.     Ty� ponad najwy�sz� my�l wzniosły,  Niepodzielny, Wieczysty, Niezmienny  i twórczych 
Wód �ycia bezdenna krynica,  Ty Praw odwiecznych Stra�nik nie�miertelny  i Człowiek przedwieczny� 
Ty.  

19.     Bez pocz�tku, ni �rodka, ni ko�ca,  niezliczone Twe ramiona szerokie,  niepoj�ta Twa 
moc;  jako ksi��yc i sło�ce s� �renice Twe,  jako ogie� ofiarny jarzy si� Twoje oblicze  w po�ród 
niebios i gwiazd  i pot�g� swego płomienia  �wiaty wszystkie swym blaskiem spopiela.  

20.     Sob� Samym wypełniasz niebiosa  i ziemi�, bezkres przestworów  i pró�ni� 
mi�dzyplanetarn�,  Ty� w nich �ywy Sam.  
wiaty troiste przed Twym majestatem dr��,  przed Twym 
straszliwej pot�gi  zjawionym obliczem.  

21.     Ku Tobie si� garn� 
wietlistych zast�py  i w trwodze si� kłoni� po�wi�tnej  i dłonie składaj� 
we czci;  a �wi�tych i magów rzesze niezliczone  "Sława" wołaj�, "sława, przenajwy�szy 
Panie";  pieniem ich rozbrzmiewaj� niebiosa.  

22.     Rudry - duchy pot�g niszcz�cych i burzy,  Aditie - �wiatło�ci i blasku syny,  Maruty, 
Gandharwy - wichrów duchy i muzyki,  skarbów ziemi gigantyczne bogi, olbrzymy stra�niki  i �wietlistej 
Jutrzenki bli�niacze boginie  i Sadje - bogi �ywotnych tchnie�,  i praojców opieku�cze duchy,  i 
przemian kosmicznych Bogi;  tytany, geniusze, demony pot��ne,  wielkich jogów i m�drców 
zast�py  wszystkie w zachwycie w Ciebie zapatrzone.  

23.     W boja�ni �wi�tej jako i ja,  dr�y wszech�wiat cały, o Panie,  prze Twym pot��nym, 
zjawionym  Twym kształtem, o lic mnogo�ci;  ust Twoich i ócz ja�nienie trwog� przejmuje.  Łona 



36 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

ogromem wypełniasz przestwory,  ramion wielo�ci� strop wspierasz szeroki,  a w�ród gro�nych Twych 
warg,  z�by jako miecze l�ni�.   

24.     Promiennej t�czy wielobarwnym łukiem  pie�cisz nieboskłony;  ust Twych wargi 
płomienne,  a bezdenne �renice  wszechwidz�cym si� jarz� wejrzeniem.  Na niebie, na ziemi i 
wsz�dzie - Ty,  Ty jeden, o Panie nad Pany  i nic okrom Ciebie nie masz w�ród przestworów. Dr�� 
przed Twoim ogromem,  uchodz� me siły, spokój ulatuje duszy,  o Wisznu, miło�ciw mi b�d�!  

25.     Jako Czasu l�ni�ce, ostre miecze  błyszcz� przera�aj�ce Twoje kły  w czelu�ci ognistych, 
rozwartych,  olbrzymich Twych szcz�k.  Dr�� cały, nie wiem gdzie si� skry�  przed straszliwym Twoim 
Obliczem.  Lito�ci i zmiłowania,  wszak Ty� jest �wiatów wszystkich schron.  

26.     Oto widz� jak Dritarasztry synowie,  a za nimi w �lad liczni tej ziemi ksi���ta:  Bhiszma i 
Drona i Suty królewski syn  i z obu walcz�cych stron rycerstwa kwiat  

27.     �pieszy bezwolnie, by jak w otchła� wpa��,  w rozwart� czelu�� Twoich ust,  gdzie kły 
straszliwe l�ni�  i jako �arna olbrzymie  miel� i mia�d�� w proch  uwi�złe w�ród nich wojowników 
głowy.   

28.     Jak wody rzek p�dz� z szumem,  by rzuci� si� w oceanu łono,  tak płynie w po�piechu  tych 
ziemi władców potok niesko�czony  i w płomieniste usta Twoje wpada.  

29.     Jako �my, co z uporem si� �piesz�c,  w płomie� jarz�cy lec�  na niechybn� sw� �mier�,  tak 
oni płyn� w po�piechu,  by znikn�� w ust Twoich otchłani.   

30.     Z wszech stron wszystko pochłaniasz i spalasz;  ogniowymi li�esz j�zyki  i rzecz wielk� 
spopielasz do cna.  Chwała Twa gro�na wypełnia przestwory,  i płonie wszech�wiat cały, o Panie,  w 
ogniu Twych jarz�cych promieni.  

31.     Istot� Twoj� odsło� mi, Panie,  ta straszna Twa posta� groz� uderza;  we czci na twarz 
przed Tob� upadam,  ulituj si� przepot��ny Panie,  Tw� prawdziw� chc� pozna� Istot�,  tej pot�gi 
Twej niewstrzymany p�d  wstrz�sa i przera�a.  

I rzecze Pan:  

32.     Jam jest Czas, co zniszczenie w �wiat niesie,  zjawiony na ziemi, by Prawu wyraz da�,  by 
ludzko�� �mierci� razi�.  I bez ciebie Ard�uno  ani jeden z tych z tych rycerskich rzesz  uszykowanych 
w bój,  nie mo�e �mierci uj��.  

33.     Ard�uno powsta�!  I w bitw� id� i sław� zdob�d� sobie;  wrogów pokonaj twych  i bogatym 
władnij królestwem.  Nie oci�gaj si�, M� wola oni skazani ju�,  ty Mej woli b�d� jeno wyrazem.  

34.     Drona i Bhiszma i D�ajadratta,  Karna i wojownicy tu wszyscy  przeze Mnie s� ju� 
pora�eni.  Wi�c uderzaj, Ard�uno,  bez trwogi id� w bój i walcz,  twoim b�dzie nad wrogiem 
zwyci�stwo.Sand�aja rzekł:  

35.     Usłyszawszy te słowa Szri Kriszny, wódz o królewskim diademie ze zło�onymi stan�ł przed 
Nim dło�mi, w kornym, najni�szym pochylił pokłonie i ozwał si� znów, z trwogi po�wi�tnej dr��c:  

Ard�una rzecze:  

36.     O Panie pot�gi mocy,  słusznie, zaprawd� słusznie  �wiat cały raduje si� Twej chwale 
niezmiernej,  w hymnach i pie�niach wysławiaj�c Ciebie;  Demony strachem ra�one  pierzchaj� przed 
Twoim Obliczem,  a �wi�tych zast�py skłaniaj� si� zbo�nie.  

37.     Jak�eby Ci� mogli nie uwielbia� kornie,  o Duchu przenajwy�szy! Boski majestacie,  Pra-
przyczyno wszechrzeczy,  wszech�wiatów Kolebko jedyna,  Bogów najpot��niejszy Panie;  co� od 
Brahmy samego wznio�lejszy,  niesko�czony, niezniszczalny, niezmienny,  bytu i "nie bytu" wieczysta 
Krynico,  niewymowne, ponad-słowne TO,  

38.     Najpierwszy� Ty spo�ród Bogów,  i Człowiek przedwieczny Ty� jest.  Wszech�ycia �ródlisko 
jedyne;  Ty� m�dro�ci� i m�dro�ci przymiotem  i najgórniejszy Ty� jest "przybytek".  Ty� 
nieogarnionym wszechbytem;  w tobie zawarte wszech�wiatów miliony,  Twój kształt ogromny w 
bezmiar rozpostarty.  

39.     Ty� Waju - wichrów bóg i Jama - �mierci Pan;  Ty� Agni - płomieni wszystkich Władca  i 
Czandra - ksi��yc, w po�ród gwiezdnych rzesz;  Waruna - rz�dca wszelkich wód  i Prad�apati - 
odwieczny Rodzic człowieka.  Chwała tobie stokrotna tysi�ckrotna chwała!  Cze��, sława, 
uwielbienie  i chwała znów i znów, w niesko�czono��.  



37 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

40.     Wszystko we czci w proch przed Tob� upada,  wszystko z wszech stron wielbi Ciebie 
zbo�nie;  granic nie ma Twa moc, ni miary Twa pot�ga,  wszechstwór ogarnia, bo� Ty wszystko�ci� 
Sam.  

41.     Je�lim - przyjaciela w Tobie widz�c -  lekkomy�lnie wołał ku Tobie: Kriszno Jadawo",  wprost: 
"druhu mój", tom czynił to lekko,  Twej bezmiernej nie znaj�c wielko�ci, ani ogromu majestatu 
Twego,  id�c niebacznie za serca mego porywem.  

42.     Je�lim w�ród zabawy, wczasów i wesela,  w�ród zebra� czyli te� biesiady,  niedostateczn� 
kiedykolwiek okazał Ci cze��,  gdym sam był z Tob�, lub w gronie przyjaciół,  błagam wybacz mój 
bł�d,  o bezgraniczny, nie�miertelny Panie!  

43.     Dzi� wiem, i� Ty� jest Rodzic  tego co nieruchome i co pchni�te w ruch,  co w gł�bi i bezdeni 
i w �wiata przestworach,  Ty - wszechrzeczy nieogarniony Pan.  Ze wszystkich Guru czci Ty� 
najgodniejszy,  Tobie równego nie masz nic pod sło�cem.  Majestatu Twego wielko�� 
bezgraniczna  w�ród �wiatów wszystkich jedyn� �wieci chwał�.  

44.     wiec oto na twarz przed Tob� upadam,  we czci i w uwielbieniu błagam,  jak ojciec dla syna, 
jak druh dla przyjaciela,  jak kochanek dla swej umiłowanej,  tak Ty mi b�d� łaskaw, o Kriszno!  

45.     Otom widział Tw� chwał� jak przede mn� nikt,  w szcz��ciu i trwodze serce moje dr�y,  łaski, 
o Panie! Twój dawny przywdziej kształt,  w Twej znanej, bliskiej zjaw mi si� postaci,  miło�ciw b�d�, 
Bogów Władco i �wiatów schronienie.  

46.     W l�ni�cym diademie ujrze� Cie pragn� znów,  z berłem i dyskiem w dłoni,  czterema 
błogosławi�cego ramiony;  o wró� w ten dawny, umiłowany Twój kształt!  A t� niezmiern� , 
straszliw�,  sturamienn� wszechposta� Tw� skryj!  

 I rzecze Pan:  

47.     Oto przez łask� Moj� ujrzałe� Ard�uno,  ten najwznio�lejszy, wszechprzenikaj�cy,  �wietlisty 
kosmiczny Mój kształt;  niesko�czony, odwieczny, olbrzymi,  M� Jog� własn� zjawiony;  przed tob� 
nie ogl�dał go nikt.  

48.     Ni ofiary, ani Wed wiedza szeroka,  ni hojno�� darzenia, ni asceza surowa,  ni gł�bia 
poznania, odsłoni� kiedykolwiek mogły  przed wzrokiem człowieka  ten straszny tajemnicy Mej 
kształt,  który widziałe� ty, o z Kaurawów najpierwszy.  

49.     Zb�d� si� boja�ni, odrzu� l�k  przed bosk� wizj� Mej grozy pełnej postaci;  zapomnij trwogi, 
Ard�uno,  w rado�ci, w serca prostym weselu  spójrz oto znów na Mój znajomy kształt.Sand�aja rzekł:  

50.     I po tych słowach Pan znów w swej dawnej, słodkiej stan�ł postaci, przed Ard�un�, 
wstrz��ni�tym do dna, łagodnym darz�c go uspokojeniem.  

Ard�una mówi:  

51.     Otom znów sob� i spokój serca mi wraca, gdy na nowo Tw� dobrotliw�, człowiecz� mam 
przed sob� posta�, o przenajdro�szy Panie.  

1.        Błogosławiony rzecze Pan:  

52.     Rzadko, zaprawd� rzadko przed ludzkim jawi� si� okiem w tej gro�nej Mojej postaci, któr�� 
ty widział, Ard�uno. Bogowie wszyscy i 
wietlistych rzesze ujrze� j� pragn� i prosz� w t�sknocie,  

53.     a przecie nie danym nikomu widzie� Mnie takim jake� widział ty; cho�by Wedy znał 
wszystkie i w ofiarach był wierny, cho�by w wysiłku wewn�trznym bohaterstwem ja�niał, a w 
miłosierdziu hojno�ci�.  

54.     Tylko niepodzielnej miło�ci, Ard�uno, czci i uwielbienia pełnej, danym jest takim Mnie ujrze�; 
tylko miło�ci istotnej dozwolonym jest pozna� Istno�� M� najtajniejsza i wej�� w Ni� i ze Mn� 
zjednoczy� do dna.  

55.     Ten, kto czyn ka�dy spełnia w imi� Moje, komu Jam celem i dobrem jedynym, kto od 
przywi�za� wolny i niech�ci ku jakiejkolwiek na ziemi istocie, a dla Mnie naj�arliwszej jest pełen 
miło�ci - ten, o Pandawo, we Mnie wst�puje.  

  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity - pie�ni Pana,  



38 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�,  
Cz��� Jedenasta, zwana:  
JOG� WIZJI BOSKIEGO KOSMICZNEGO KSZTAŁTU 

  

PRZYPISKI DO ROZMOWY JEDENASTEJ 

Strofa 1 - "Najwy�szy Duch" - tutaj Adhiatma.  

Strofa 2 - "
wiatów Wszechrz�dca" - "Paramaeszwara" - dosłownie, Param-Iszwara "ponad 
Iszwar�" czyli przenajwy�szy Bóg przejawiony.  

Strofa 6 - "Aditie" - syny (dwunastu) Matki przestrzeni - Aditi, duchy słoneczne. Wasu (akcent na u) 
duchy �ywiołów; Rudry - (jedenastu) bogi grozy i zniszczenia (gdy takie jest Prawo czyli - wola 
Najwy�szego), Maruty - duchy wichrów i burzy; Aszwiny - dwoje bli�ni�t - duchy jutrzenki, a zarazem 
siły uzdrawiaj�ce i u�ywotniaj�ce.  

Strofa 9 - "Hari" - Wisznu, dosłownie: "ten, który porywa ludzkie serca" (miło�ci�). "Kosmiczny 
kształt" Wiszwa-rupa - uzewn�trzniona, tworz�ca i niszcz�ca pot�ga Boga w kosmosie.  

Strofa 17 - "Dysk, koncha, buława" - symbole, które zawsze dzier�y Wisznu, gdy w swej do 
"ludzkiej" podobnej postaci, wiernym si� jawi; tak te� jest przedstawiany na wszystkich obrazach i 
wizerunkach; dysk - symbol wiruj�cego �wiata lub kołowrotu �ycia i twórczo�ci, tzw. "czakra"; koncha - 
u�ywana jako instrument, rodzaj rogu, wzywaj�cy i dzi� w �wi�tyniach na modlitwy i obrz�dy; buława - 
symbol władzy Wszechrz�dcy.  

Strofa 18 - W niej zaznacza Ardzuna i� Wisznu jest i Odwiecznym Niezmiennym - Akszara, i 
przejawionym Bogiem - "twórczych wód �ycia krynic�". Transcendentalny i immanentny. "Praw 
odwiecznych" - tj. Dharmy wszech�wiata i poszczególnych w nim �wiatów, planet, kontynentów, 
narodów bo ka�dy z nich mo�e mie� dharm�, (czyli zadanie kosmiczne we wszechogóle) inn�. 
"Człowiek przedwieczny" - lub Bóg-człowiek, poj�cie cz�sto spotykane w Hinduizmie; Wisznu nazywa 
si� Nara jana, a człowiek - Nara; równie� imi� Bodhisattwa (u�ywane najwi�cej w Buddyzmie) 
oznacza Bóg-człowiek; tj. człowiek, który tak wysoko si� wzniósł, �e mo�e zajmowa� pewien urz�d w 
ewolucji planety, na którym jednoczy si� specjalnie z Drug� Osob� Trójcy - Panem miło�ci-m�dro�ci, 
czyli by� Awatarem; takim był król Rama, i Szri Kriszna; za takiego wielu Hindusów uwa�a Chrystusa 
jak i Buddh�; licz� 10 Awatarów, a jeden ma wkrótce pojawi� si� na ziemi i zaprowadzi� harmoni� i 
ład na now� epok�. Równie�: Człowiek zbiorowy tj. ludzko�� (odpowiada imieniu Adam Kadmon).  

Strofa 21 - Dosłownie: "Swasti", co si� oddaje jako dobre �yczenie, błogosławie�stwo lub 
pozdrowienie, ale w stosunku do Boga raczej hołd.  

Strofa 22 - Wiszwa-dewy - Bogi kosmosu lub wszech�wiata, o ró�nych funkcjach. Bogi opiekuj�ce 
si� duszami praojców - imieniem Usmapa. Sadie - duchy lub kierownicy sił �ywotnych lub tchnie� 
�ycia w przyrodzie.  

Strofa 32 - "Czas" - Kala, odpowiada postaci i sile niszcz�cej Wisznu, "dzieło niszczenia jest 
równie �wi�te jak dzieło tworzenia" - gł�bokie słowa Mickiewicza, cho� w innym u�yte kontek�cie, 
wyra�aj� t� prawd� i� tworzenie i niszczenie s� to dwie strony tego samego procesu kosmicznego, 
wielkiego kołowrotu zjawionego �wiata. Bóg jako Czas jest Stwórc� i Niszczycielem, bowiem kołowrót 
�ycia jest nieustann� przemian�; �mier� jest i narodzeniem, a narodzenie - �mierci�, s� to dwie strony 
tego samego Bytu przejawionego w niesko�czono�ci. Bóg Sam jest poza czasem; włada nim, a 
jednocze�nie i przejawia si� w nim; wła�nie o tym aspekcie mówi ty Kriszna; a dalej "by Prawu wyraz 
da�" - prawu Karmy, kosmicznego działania, rz�dzonego niezmiennym prawem przyczyny i skutku - 
równowagi, sprawiedliwo�ci.  

Strofa 33 - "Moj� wol� oni skazani ju�" - dosłownie: "ju� zabici, ju� u�mierceni", jeszcze wyra�niej 
o tym�e Prawie; w Chrze�cija�stwie zwie si� je Opatrzno�ci� albo Wol� Boga, co si� najzupełniej 
pokrywa, bo wszelkie Prawo kosmiczne jest wyrazem Jego Woli. W tym wypadku skutki dawne, 
których Ard�una nie mo�e widzie� składaj� si� na nieubłagany wyrok - Wol� Boga - a on ma tylko by� 
tej woli narz�dziem, "r�k�" widzialn�, która ma to Prawo wykona�. Ka�de zjawisko, które nas spotyka 
jest zawsze wyrazem Prawa (woli Boga), a ludzie, którzy wchodz� w gr� s� tylko jego wykonawcami. 
Gdy człowiek wznosi si� w zjednoczenie z Najwy�szym, wychyla si� poza Czas, a jednocze�nie 
pojmuje, ze "tylko Bóg działa", (słynne powiedzenie, podstawa filozofii Karma Jogi) my jeste�my tylko 



39 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Jego narz�dziami; je�li dobrowolnymi, zharmonizowanymi z Nim, pełni�cymi bezinteresownie i 
bezosobi�cie Dharm� - czyli Prawem wyznaczona nam rol� wówczas uczestniczymy w Jego 
szcz��liwo�ci i ... jeste�my od wszelkich skutków czynów wolni, tzn. wyzwoleni (zbawieni), a to jest 
pełni� istotnego �ycia. Ka�dy czyn i zjawisko jest symbolem - wyrazem - czego� wa�niejszego, poza 
nim.  

Strofa 37 - Brahma - 3-cia osoba trójcy hinduskiej, (odpowiada Duchowi �w.).  

Strofa 54-46 - Ard�una nie mo�e dłu�ej znie�� majestatu grozy i wielko�ci tego Boskiego zjawienia 
(Wiswarupa) błaga o powrót do znanego kształtu, do "ludzkiej" postaci, cho� w swym uwielbieniu widzi 
dobrze, �e owa niszcz�ca posta� jest tylko wyrazem tej samej miło�ci i wszechtwórczo�ci. Rozumie 
teraz obie, immanentn� i transcendentn�. Ale nie tylko o zachwyt tej wizji chodzi i uniesienie na 
najwy�sze dla człowieczego widzenia szczyty, co wyra�ne jest w strofie 55.  

Strofa 55 - Ta zwrotka jest okre�leniem istotnej Bhakti, któr� mo�e praktykowa� ka�dy najprostszy 
człowiek, bo gdziekolwiek jest, cokolwiek robi, w najskromniejszej pracy mo�e widzie� Najwy�szego 
we wszystkim i umiłowa� Go całym sercem i czyni� ka�d� rzecz Jemu po�wi�caj�c, a tym samym sta� 
si� Jego narz�dziem, byle czynił bezosobi�cie i bezinteresownie. Najwy�sza wizja, to jeszcze nie do��, 
dopiero gdy całe �ycie i post�powanie, jak i praca codzienna, b�d� przenikni�te Bhakti, wyzwolenie 
jest bliskie.  

  

ROZMOWA DWUNASTA 

Ard�una pyta:  

1.        Kto gł�biej poznał Jog�, ten co w stałej harmonii Ciebie z �arliwo�ci� czci, czy ten, który 
swe uwielbienie kieruje ku Temu co Nieprzejawione i Niezmienne jest?  

Pan rzecze:  

2.        Tych za najdoskonalszych w Jodze poczytuj�, którzy my�l cał� we Mnie skupiaj� i w 
nieustannej Jodze zjednoczenia z najwy�sz� wielbi� Mnie wiar�.  

3.        Lecz ci, co Nieprzejawione wielbi�, Niewyra�alne, Niezmienne, Niewzruszone, 
Wszechobecne a Niepoj�te, Nieruchome, Stałe, Wieczyste;  

4.        którzy władn�c zmysłami, z równym rozumieniem przyjmuj� rzecz ka�d�, a w szcz��ciu 
wszystkiego rado�� sw� znajduj�, ci równie� do Mnie przychodz�.  

5.        Lecz zadanie tych, którzy my�l sw� ku Nieprzejawionemu kieruj�, ci��kie jest i trudne 
niepomiernie, o Bharato, bowiem nie łatwo jest istotom wcielonym dosi�gn�� nieuchwytnych dróg 
Nieprzejawionego.  

6.        Tych za�, którzy Mnie wszystkie oddaj� czyny, Mnie za uwa�aj� cel i całym sercem we Mnie 
skupieni, niewzruszon� a �arliw� wielbi� Mnie Jog�.  

7.        Tych zaprawd� rychło Ja wznosz� ponad ten �ywotów i �mierci ocean, albowiem sercem 
we Mnie ju� przebywaj�.  

8.        Niech my�l twa we Mnie spocznie, Ard�uno, i we Mnie zanurzy twój Rozum, a niechybnie i 
nadal tylko we Mnie �y� b�dziesz.  

9.        A je�li nie zdołasz cał� dusz� i my�l� pogr��y� si� we Mnie, tedy w �wiczeniach Jogi, o 
Dhanand�ajo, staraj si� ku Mnie w skupieniu wznie��.  

10.     Gdyby� i tym stałym nie podołał �wiczeniom, tedy prac� M� uczy� twym celem najwy�szym, 
w imi� Moje spełniaj ka�dy czyn, a doskonało�� zdob�dziesz.  

11.     Lecz je�li i na to nie starczy ci sił, tedy w zjednoczeniu ze Mn� szukaj�c ostoi, odrzu� 
nadziej� na plony twych prac i w równowadze skupiony trwaj.  

12.     Wy�sz� zaprawd� jest wiedza od stałych �wicze� Jogi; od wiedzy lepsze jest zapatrzenie si� 
we Mnie w rozmy�laniu gł�bokim, a od rozmy�lania - wyrzeczenie si� plonów działa� wszelkich, 
albowiem z wyrzeczenia wkrótce pokój si� rodzi.  

13.     Kto ku �adnej istocie nie �ywi niech�ci, a współczuje z ka�d� przyja�nie; kto swego "ja" i 
"moje" poczucia, jak i wszystkich wyzbył si� przywi�za�, a wybaczaj�cy jest, cierpliwy, w rado�ci i 
cierpieniu jednaki,  



40 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

14.     pogodny zawsze i zharmonizowany, w samoopanowaniu stały, w swej woli Jogi niezłomny, 
dusz� i sercem Mnie całkowicie oddany, ten miłuj�cy Mnie ucze�, drogi Mi jest.  

15.     Kto niczym cierpienia w �wiecie nie powi�ksza i sam �adnym nie podlega troskom, wolny od 
wzrusze�, rado�ci, l�ków i gniewów, ten drogi Mi jest.  

16.     Kto nic nie pragnie i nie potrzebuje, kto sercem jest czysty, bezinteresowny, beztroski, 
sprawny, do wszelkiej ch�tny pracy, a oboj�tny na jej wyniki; kto wszystkich osobistych zaniechał 
przedsi�wzi��, ten oddany Mój ucze�, drogi Mi jest.  

17.     Kto nie zna przywi�za� ani te� niech�ci, �alów ani pragnie� i ponad złe i dobre si� wzniósł, a 
pełen jest bezmiernego dla Mnie Miłowania, ten drogi Mi jest.  

18.     Jednaki wobec wroga jak i przyjaciela, w�ród czci i niesławy, bólu i rado�ci. Gor�ca i zimna, 
wolny od upodoba� wszelkich;  

19.     pogodny, zadowolony z rzeczy ka�dej, oboj�tny na uznanie jak i pot�pienie, bezdomny, 
milcz�cy, o niewzruszonej my�li, a miło�ci� dla Mnie przej�ty, drogi Mi jest.  

20.     Lecz ten Mój �arliwiec, który we Mnie widzi swój jedyny i najwy�szy cel i nieustanne d��enie 
i z wiar� najgł�bsz�, niezłomnie pełni wyło�ona tu przez Mnie - a do nie�miertelno�ci wiod�c� -
Dharm�, ten drogi Mi jest nade wszystko.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� dwunasta, zwana:  
JOG� 	ARLIWEJ MIŁO
CI. 

PRZYPISKI DO ROZMOWY DWUNASTEJ 

Strofa 1 - Rozdział ten nazywa si� Jog� Miło�ci (Bhakti), która oczywi�cie łatwiej si� zwraca do 
Przejawionego - a nawet Jego przedstawiciela w człowieczym kształcie - tj. Awatara, ani�eli do 
nieuchwytnego Absolutu. Komentatorzy ró�nie tłumacz� pierwsze zwrotki tego rozdziału. 
"Nieprzejawione, Niezmienne" - Akszara Awjaktam - jedni rozumiej� i� to Parama-atman lub Para-
brahman, owo Niepoj�te i Niepoznawalne; inni o wiele słusznej mówi�, �e �adne uwielbienie nie mo�e 
by� do Niepoznawalnego zwrócone. Natomiast drugie, "bli�sze" nam Niepoznawalne, to Pratjag-
atman, lub Purusza, jakby Oblicze Boga przejawionego zwrócone w niepoj�to��, w Absolutny Absolut, 
stad nieraz tak�e zwane Absolutem; to Atman - Duch o�ywiaj�cy wszystko��. Z punktu Bhakty mo�na 
o Nim rzec istotnie - "Nieprzejawiony", bo nieuchwytny; do Tego najgor�tsza cze�� Bhakty mo�e 
swobodnie si� zwraca�; dla drogi 	nany natomiast czyli Rad�a Jogi, Nieprzejawiony pierwszy  - 
Absolut - b�dzie celem i jedynym d��eniem. Które interpretacja jest słuszniejsza? Skłaniamy si� do 
drugiej.  

Strofa 2 - "Najwy�sz� wiar�" jest ta, która widzi Boga we wszystkim, która zdoła tak niepodzielnie 
zjednoczy� si� z Nim, i� ka�dej chwili i w ka�dym czynie czuje Jego �yw� obecno��. Jest to ci�głe 
obcowanie z Bogiem, oczywi�cie w Jego postaci immanentnej, czyli we wszelkiej rzeczy 
"zamieszkałej". W tej zwrotce Szri Kriszna zdaje si� mówi�, �e droga Bhakti tj. uwielbienie 
przejawionej postaci Boga jest łatwiejsza i... "lepsza" bo najbardziej bezpo�rednia; mo�na przez to 
rozumie�, �e na �adnej drodze Jogi, nawet najsurowszej Gnjany (	nany) tj. wiedzy, nie mo�na daleko 
zaj�� bez �arliwej miło�ci tj. Bhakti. Szankaraczaria, przedstawiciel Gnjany, pisze najbardziej 
ekstatyczne hymny do Dewi, czyli Szakti w Jej ró�nych postaciach; Szri Dattatraja - wielki m�drzec i 
autor jednej z najbardziej abstrakcyjnych ksi�g o Jodze i Wyzwoleniu (Moksza lub Mukti) Awaduta-gita, 
mówi: "Jak�e mam si� skłania� we czci przed Tym, który �adnego nie ma kształtu, jest 
niezró�nicowany, jednolity, niezmienny, który przez Siebie, w Sobie i Sob� wypełnia rzecz wszelk�"? 
A wielki m�drzec współczesny Szri Ramana Mahariszi, obok abstrakcyjnej filozofii, tworzy hymny do 
widzialnej, symbolicznej postaci Sziwy najwy�szego - Arunaczali. Trzecia zwrotka zdaje si� wła�nie t� 
prawd� podkre�la�, ze nawet ju� wyzwoleni Gnjani "w szcz��ciu wszystkiego t� rado�� znajduj�", a 
wi�c póki s� w fizycznym ciele (a mo�e i potem) działaj� ku dobru �wiata.  

Strofa 9 - "
wiczenia Jogi", sanskryckie słowo Abhjasa, obejmuje znacznie wi�cej, jest to stale 
powtarzana metoda Jogi, ale i nieustanny wewn�trzny wysiłek, kierunek my�li i sposób �ycia.  



41 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 10 - "Prac� M� uczy� twym celem najwy�szym" - niektórzy tłumacz�: "sta� si� sam Moj� 
prac�", czyli zjednocz si� z ni� całkowicie. Jest ot pi�kne uj�cie, a jednoznaczne z powtarzanym, w 
ezoterycznym traktowaniu 
cie�ki �wi�to�ci: "sta� si� sam 
cie�k�"; godzi si� to równie� z 
powiedzeniem Chrystusa: "Jam jest prawda, droga i �ywot". "Ja" tj. Chrystus w duchu ludzkim, 
pierwiastek Chrystusowy w ka�dym z nas.  

Strofa 11 - "Odrzu� nadziej� na plony twych prac" lub "wyrzeczenie si� plonów", jest to rdze� i 
najgł�bsza podstawa Karma Jogi, czyli Jogi czynu, działania, a po cz��ci i Bhakti Jogi, cho� motyw 
jest nieco ró�ny. Mo�na by to nazwa� całkowit� bezinteresowno�ci� i bezosobowo�ci� czynu. Ka�d� 
prac� i czyn spełnia si� dla "rzeczy samej w sobie", nie dbaj�c i nie my�l�c nawet czy i co nam samym 
przyniesie; po prostu dla niej samej, dla dobra, obowi�zku, Dharmy, dla  

wyznaczonej nam przez Prawo, (Opatrzno��) roli, zadania, albo z miło�ci dla Tego, który t� "rol�" 
wyznacza. Bezpo�rednio�� czynu, bez namysłu ani obrachunku, czyli "liczenia" na co�, jest 
najprostsz� Jog� dla pewnego typu człowieka, mo�e specjalnie dla Polaków. Sadze i� najwa�niejsz� 
nauk� jak� mamy sobie przyswoi�, jest wła�nie owa bezinteresowno��, bo jest to nasz� Dharm�. 
Zreszt� w decyduj�cych momentach historii, jak i niejednokrotnie �ycia indywidualnego, Polacy 
samorzutnie wybieraj� bezinteresowny czyn, w imi� czego� wy�szego, co jest im najdro�sze, nie 
licz�c si� ani ze skutkami, ani tym bardziej "plonem" dla siebie; ryzykuj� wszystko, z �yciem wł�cznie 
bo... "nie mog� inaczej"; a to jest wła�nie wyraz gł�bokiej Karma Jogi. Wielka w tym tkwi tajemnica 
Dharmy Narodu jako cało�ci. Czyn w imi� Prawdy, bezosobistego Dobra, obowi�zku lub miło�ci Boga 
(bez liczenia wszak�e na Jego nagrod�) nie wi��e, a wyzwala.  

Strofa 13 - W oryginale: "Aham-kary", tj. pierwiastka "ja" i poczucia "moje".  

Strofa 14 - "Sercem" - tłumacz� tu Buddhi tj. prze�wietlone duchem, intuicyjne "rozumienie serca"; 
za� "dusza" tutaj - to Manas, czyli szeroka rozumna my�l. "Miłuj�cy Mnie ucze�" - sanskryckie słowo 
Bhakta (od Bhakti - �arliwa miło��  

tłumacz�  czasem jako "�arliwiec" lub "oddany ucze�", gdy mowa o uczniu Szri Kriszny, Ard�unie.  

Strofa 15 - "Kto niczym cierpienia w �wiecie nie powi�ksza", innymi słowy nikomu, �adnej �ywej 
istocie, nie zadaje bólu; rzadko zdajemy sobie spraw�, �e najdrobniejszy ból zadany komukolwiek 
powi�ksza ogólna sum� cierpienia na �wiecie; a zadaniem Joga i ka�dego kto do �ycia duchowego 
d��y, jest j� stale zmniejsza�; kto j� powi�ksza niweluje wszystkie swe wysiłki, oddala si� , a nie 
zbli�a do Prawdy; dlatego to nasze codzienne post�powanie, stosunek wewn�trzny i zewn�trzny, do 
ka�dego człowieka i wszelkiego �ycia, jest tak wa�ny; po nim poznaje si� prawdziwego Joga, nie po 
jego wiedzy, a nawet niezwykłych psychicznych władzach (jasnowidzenia itp.) te mog� posi��� ludzie 
�li.  

Strofa 16 - "Osobistych zaniechał przedsi�wzi��" - Sankalpa - to palny, zamierzenia, tworzone 
my�l� rzuty w przyszło��, niejako narzucanie jej własnych ch�ci jest to uwa�ane za du�� trudno�� i 
przeszkod�; ten, który całkowicie oddaje si� Panu, �yje w dzi�, w teraz, nie oczekuje i nie planuje, 
gdy� raz: jego osobiste fantazje mog� nie by� zgodne z jego Dharm� (Wol� najwy�sz�, Prawem); dwa: 
wszelkie myslowe plany "dla siebie" stwarzaj� wi�zy; oczywi�cie nie dotyczy to konkretnych 
ekonomicznych, technicznych itp. "planowa�".  

Strofa 17 - "Kto ponad dobre i złe si� wzniósł" tłumaczy si� równie�: "Kto jasne jak i mroczne" lub: 
"szcz�sne i nieszcz��liwe spotyka jednako, bo rzecz ka�d� przyjmuje ch�tnie, jako posłan� przez 
umiłowanego Pana". 

  

ROZMOWA TRZYNASTA 

Ard�una mówi:  

O Przyrodzie i o Duchu - Puruszy i Prakriti - o Polu i Tym, który je poznaje, o wiedzy i jej 
przedmiocie, dowiedzie� bym si� chciał od Ciebie, o Keszawo.  

Pan rzecze:  

1.        To ciało, o synu Kunti, Polem nazwali uczeni, za� Tego, który je poznaje - Pola Znawc�.  

2.        Pomnij o Bharato, i� Jam jest Znawc� Pola na polach istot wszystkich. Wiedz� o Polu, a 
zarazem o jego Znawcy - prawdziw� m�dro�ci� nazywam.  



42 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

3.        Czym jest to pole, jakie s� jego wła�ciwo�ci i pochodzenie, jakim podlega przeobra�eniom, 
kim jest Ów Znawca i Widz - i jakie s� Jego moce, usłysz teraz pokrótce ode Mnie, o Parto.  

4.        Wielu wieszczów opiewało to w ró�norodny sposób w hymnach i pieniach natchnionych, a 
m�drcy w �cisłych, filozoficznych mówili o nich rozprawach.  

5.        Jednorodna, nie zró�nicowana, nieprzejawiona Praenergia; z niej pi�� subtelnych 
elementarnych stanów pramaterii; dziesi�� zmysłów  i jeden Rozum oraz indywidualnej osobowo�ci 
poczucie; a tak�e pi�� zakresów postrzega� zmysłowych - oto co stanowi główne Pola składniki.  

6.        Po��danie i niech��, rozkosz i ból, samo�wiadomo�� i organizm fizyczny, upór trwania - oto 
s� rozliczne Pola przeobra�enia.  

7.        Brak pychy i wyniosło�ci, nie zadawanie bólu �adnej istocie, cierpliwo��, rzetelno��, 
prostota, wszechprzebaczenie, czysto�� serca i ciała, stało��, pełne władanie sw� ni�sz� natur�, oraz 
czynna dla swego Guru cze��;  

8.        niezale�no�� od jakichkolwiek przedmiotów postrzega� zmysłowych, wyzbycie si� poczucia 
"ja" i "moje" oraz gł�bokie rozumienie znikomo�ci zwykłego �ycia, podległego n�dzy i cierpieniu 
narodzin, �mierci, staro�ci, choroby;  

9.        swoboda od zachłannych rodzinnych przywi�za�, od uto�samiania si� z �on�, synem, 
domem; stała niezm�cona równowaga, tak wobec miłych jak i przykrych zdarze�;  

10.     niewzruszono�� w Jodze jednoczenia si� ze Mn� i miło�� dla Mnie wył�czna a �arliwa; 
ch�tne usuwanie si� do samotnych czystych ustroni, a brak upodobania w zbiorowiskach ludzkich;  

11.     stało�� w zdobywaniu wiedzy o Najwy�szym Duchu, gł�bokie wnikanie w podstawy istnienia 
i prawdziwy cel wiedzy - oto co jest m�dro�ci� prawdziw�; za� niewiedz� - wszystko co temu przeczy.  

12.     Objawi� ci teraz to, co duchowej wiedzy jest tre�ci�, co raz przez Dusz� poznane 
nie�miertelno�ci� darzy - to Przenajwy�szy Brahman bez pocz�tku ni ko�ca, którego Bytem nie 
mo�na nazwa�, ani te� nie-bytem, albowiem ponad ni jest - niewyra�alne TO.  

13.     Z wszech stron nas swymi członkami otacza; Jego to r�ce i głowy i oczy i lica gdziekolwiek si� 
zwrócimy w niezliczonych nas witaj� postaciach; niezmierzony, wszechsłysz�cy, jedyny, 
wszystko�� Sob� wypełnia i przenika na wskro�.  

14.     Wszystkimi zmysłów ja�nieje władzami, cho� zmysłów nie posiada zgoła; z niczym nigdzie 
nie zwi�zany, cho� wszechstwór na Nim si� wspiera; energii Przyrody u�ywa, a Sam wolny jest od 
wszelkich jej cech.  

15.     W bas i poza nami, wewn�trz i zewn�trz istoty ka�dej; tym co si� porusza i co w bezruchu 
trwa; lotno-nieuchwytny, niepoznawalny jest ON, niesko�czenie bliski, a zarazem niezmiernie daleki.  

16.     Niepodzielny, a przecie w ka�dym z niezliczonych zamieszkały tworów;  wszech-istnie� 
opora, On wszystko�� stwarza i On j� wchłania w Siebie z powrotem; On - przenajwy�sze TO.  

17.     To - 
wiatło�� �wiatło�ci, mówi� o Nim i� ponad wszelki jest mrok; M�dro�ci� jest i m�dro�ci 
przedmiotem i jej celem, On, który w ka�dym przebywa sercu.  

18.     Otom ci rzekł pokrótce o Polu, m�dro�ci i jej przedmiocie: gdy je zrozumie i pozna, ten który 
Mnie miłuje, Mej boskiej dosi�ga Istno�ci.  

19.     Wiedz, o Bharato, i� rdze� �ycia jak i materii - Purusza i Prakriti - wieczne s� i nie maj� 
pocz�tku, a wszelkie przeobra�enia i cechy w Przyrodzie pocz�tek swój bior�.  

20.     Mówi si� i� działa� i zmysłów naszych, oraz przyczyn i skutków ła�cucha, Przyroda jest 
sprawc�; za� odczuwanie rado�ci i bólu od Znawcy Pola pochodzi.  

21.     Dusza w materi� obleczona energii Przyrody u�ywa; a uto�samianie si� jej z cechami 
Przyrody jej wielokrotnych wciele�, w promiennych lub mrocznych łonach, staje si� przyczyn�.  

22.     Za� zwierzchnikiem i przyzwalaj�cym 
wiadkiem, Tym, który działania Przyrody podtrzymuje 
i jej u�ywa, jest Przenajwy�szy Pan, Duch, wzniosłym Władc� zwany, gdy jest ciała tego 
Mieszka�cem.  

23.     Kto w pełni poznał t� tajemnic� Ducha i Przyrody z cechami jej i energiami, jakkolwiek �yje 
wolnym b�dzie od narodzin ponownych.  



43 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

24.     Jedni przez rozmy�lanie gł�bokie Ducha w sobie przez ducha poznaj�; inni przez Jog� 
wiedzy wedle Sankhiji, jeszcze inni przez Jog� czynu.  

25.     A ci, którzy sami o tych drogach Jogi nie wiedz�, lecz słysz�c od innych szczerze wielbi� i 
wedle �wi�tych post�puj� Ksi�g, wznosz� si� równie� ponad �mier�, te rady bior�c za swój cel.  

26.     Wiedz, o najlepszy z Bharatów, i� gdziekolwiek si� rodzi jaki� ruchomy lub nieruchomy twór, 
�ródłem jego jest zawsze Znawcy Pola z Polem zjednoczenie.  

27.     Kto w ka�dym tworze widzi najwy�szego Pana, Niezmiennego w zmiennym, Nie�miertelnego 
w �miertelnym, ten zaprawd� widzi prawdziwie.  

28.     A kto Ducha obecno�� wsz�dzie widzi jednako, ten Mu w sobie ni�szej nie przeciwstawia 
natury i najwznio�lejsz� ten osi�ga Drog�.  

29.     Kto poznał i� wszelkie działanie w istocie jest Przyrody dziełem, a Duch od niego jest wolny i 
ponad czynem jako 
wiadek trwa, ten zaprawd� widzi prawdziwie.  

30.     A gdy pozna, �e w Jednym ma �ródło tworów rozlicznych istnienie, �e z Jedynego wyłania 
si� wszystko, wówczas Brahmana dosi�ga.  

31.     Bez pocz�tku b�d�c ni ko�ca, wszelkich pozbawiony cech, wieczysty, niezmienny Duch, 
cho� w ciele zamieszkały nie działa, ani te� działaniom podlega, o Kautnejo.  

32.     Jak lotny wszechprzenikaj�cy eter �adnym wpływom nie mo�e podlega�, tak i Duch, który 
ciało przenika, wolny od wszelkich pozostaje wpływów.  

33.     Jak sło�ce, co �wiat ten cały o�wietla, tak Władca Pola, o Bharato, całe Pole �wiatłem 
opromienia.  

34.     Ten, kto patrzy okiem m�dro�ci i jasno widzi ró�nic� pomi�dzy Polem a jego Znawc�, kto 
rozumie czym jest wyzwolenie si� istot spod władztwa Materii, ten Najwy�szego dosi�ga.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity - Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�,  
Cz��� trzynasta, zwana:  
JOG� ODRÓ	NIENIA POLA OD JEGO ZNAWCY. 

PRZYPISKI DO ROZMOWY TRZYNASTEJ 

Strofa 1 - W wielu wydaniach Gity pierwszy wiersz tego rozdziału wcale nie figuruje albo nie jest 
numerowany; ma to swoj� racj�, gdy� ksi�ga ma zawiera� 700 strof - szlok - a nie 701, zapewne była 
ona dodana pó�niej, ale teraz zawsze si� j� dla jasno�ci wł�cza, bez liczby wszak�e.  

Strofa 2 - Ard�una, który usłyszał i przej�ł si� rad� Szri Kriszny i� ma nauczy� si� działa� jako 
narz�dzie Woli Jedynej, pyta teraz o ró�nic� pomi�dzy Prakriti - materi� kosmiczn� - a Purusz� - 
Duchem, lub energi� �ycia, czyli pomi�dzy: "Polem" (kszetra), a Tym, który je poznaje (Kszetrad�na). 
W nast�pnych sze�ciu rozmowach Szri Kriszna mu to wykłada, powtarzaj�c w nieco innej formie, z 
wielu praktycznymi szczegółami, nauk� któr� przekazał ju� był w skrócie syntetycznie w poprzednich 
Rozmowach.  

Strofa 3 - "Znawca Pola" inaczej "Mieszkaniec ciała", Duch, jest zwany te� nieraz "Widzem" lub 
"
wiadkiem" bo niewzruszony czuwa nad ka�dym ruchem na swych "Polach" - (oczywi�cie termin 
"pole" nie oznacza tylko fizycznego ciała, ale i wy�sze przewodniki uczu�, nami�tno�ci, my�li itd.) - 
włada nimi i rz�dzi jakby z góry, Sam jest na wieki samostarczalny i samobytny - jako i Ojciec, b�d�c 
Jego cz�stk� - i nic nie mo�e mu by� dodane ani uj�te. Purusza - Duch ł�czy si� z Prakriti, dla 
przejawienia tj. poznania i twórczo�ci; a stopie� jego władzy nad Przyrod� wyra�a na ile to 
opanowanie ju� zdobył i sw� to�samo�� z Najwy�szym poznał.  

Strofa 4 - "W filozoficznych rozprawach" to Brahmasutry, aforyzmy traktuj�ce o naturze i 
przejawieniach Brahmana. 
cisłe naukowe i metafizyczne przedstawienia prawd o Bogu i Jego 
wszech�wiecie mo�na znale�� w Upaniszadach oraz Brahmasutrach; wszystkie one były pisane przez 
m�drców znaj�cych prawa kosmiczne, tj. Riszich, biegłych w Brahma-widii, czyli nauce o Najwy�szym 
i Jego przejawieniach.  



44 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 5 - W tłumaczeniu tej zwrotki id� za uj�ciem Szri Aurobindo, które jest najja�niejsze. U 
prapocz�tków �wiata - warunkiem jego zaistnienia - jest owa "jednorodna" tj. niepodzielna, nie 
zró�nicowana i jeszcze nie przejawiona Pra-energia, czasem zwana "Awiakta Maja", czasem "Dajwi 
Prakriti", (dosłownie - ukryta nie przejawiona jeszcze Maja, pot�ga stwórczej my�li Jedynego) i 
"
wiatło�� Boga", czasem nazywa si� j� równie� My�l� Bo��; z niej obiektywna ewolucja, tj. wyłania 
si� z niej i rozwija 5 elementarnych stanów pra-materii - nie fizycznej - makrokosmosu; z nich 
subiektywna podmiotowa ewolucja tj. mikrokosmos - 10 zmysłów (5 organów poznania i 5 działania) i 
jeden tj. umysł,  

(czasem trzeba tłumaczy�  - dusza); Rozum czyli intuicyjne rozpoznawanie oraz samo�wiadomo��, 
czyli poczucie odr�bnej osobowo�ci "ja jestem ja" - Ahamkara; oraz 5 subtelnych przedmiotów 
poznania zmysłowego, jak d�wi�k, barwa, dotyk, smak, zapach, zwanych tych zmysłów "pastwiskami", 
czyli zakresem lub zasi�giem ich działania.  

Strofa 6 - 
wiadomo�� wielu tłumaczy raczej jako wra�liwo��, co wydaje mi si� oddaj�ce my�l. 
"Upór trwania" mo�na równie� nazwa� "wol� �ycia", która utrzymuje te wszystkie pierwiastki w 
koordynacji i współdziałaniu. Dosłownie nie tyle przeobra�enia ile "wypaczenia" lub "zniekształcenia" 
pola. Niejednego czytelnika mo�e zdziwi�, �e Rozum (Buddhi)intuicyjne, duchem przepromieniowane 
rozpoznawanie, jest tu zaliczane do "Pola"; id�c za ezoterycznym, a nie przeci�tnym hinduskim 
tłumaczeniem, uwa�a si� Buddhi za pierwiastek "�e�ski", przyjmuj�cy pot�g� Atmy, najwy�szego 
ducha i wyra�aj�cy j� jako m�dro��-miło�� (pierwiastek Chrystusowy, 2-giej Osoby Trójcy), jest to 
jakby "czara" - �w. Graal - dla pot�gi samobytnego Ducha. "Nie zadawanie bólu" - Ahimsa.  

Strofa 7 - "Cze�� dla Guru" to nie tylko cze�� dla Nauczyciela duchowego w ludzkim kształcie, 
który jest dla ucznia przedstawicielem boskiej m�dro�ci oraz jej przewodnikiem i "duchow� matk�", ale 
i w stosunku do "boskiego mistrza" w nas samych tj. głosu Ducha wewn�trz.  

Strofa 9 - Nie chodzi tu o oboj�tno�� i o brak miło�ci; "uto�samianie si�" jest tu u�yte w znaczeniu 
nami�tnego i wył�cznego "trzymania si�, czepiania si�" prawie niewolniczego. Syn jest najdro�sz� na 
ziemi istot� dla Hindusa, nie tylko jako przedłu�enie rodu, ale i pomoc w osi�gni�ciu "raju" (nieba - 
Swarga) po �mierci, przez rytuał po�miertny, który on jedynie odpowiednio mo�e sprawowa�.  

Strofa 10 - "Upodobanie do samotnych ustroni" - niektórzy tłumacze dodaj�: "a czystych 
atmosfer�"; chodzi nie tylko o zwykł� czysto�� otoczenia, ale i tzw. "magnetyczn�", któr� zakłócaj� 
wyziewy wszelkich gnij�cych i nie "Satwicznych" substancji; za takie uwa�a si� mi�so, alkohol, wiele 
lekarstw, opium itp. jak i blisko�� ludzi o niskich nami�tno�ciach, co zawsze zatruwa i zanieczyszcza 
atmosfer�, utrudniaj�c, a nieraz uniemo�liwiaj�c praktykowanie skupienia i Jogi. Znam niejednego 
Europejczyka, który stawał si� bez niczyich namów jaroszem przy pierwszych krokach w Jodze, ale i 
własnym do�wiadczeniem si� przekonywał, �e w pewnych okresach �wicze� otoczenie gwarnych 
miast i tłumu było nie do zniesienia.  

Strofa 11 - "Wiedzy o Najwy�szym" tu - Adhiatma.  

Strofa 12 - Sat i A-sat.  

Strofa 14 - Energii Przyrody - Gun Prakriti, a Sam jest ponad  nimi, od nich niezale�ny i przez nie 
"nie dotkni�ty".  

Strofa 16 - Dosłownie byłoby: "On j� rodzi i On połyka z powrotem"; obrazowe słowo "połyka" jest 
nieraz u�ywane w religijnej literaturze hinduskiej.  

Strofa 17 - "
wiatło�� przebywa w sercu istoty ka�dej", wyra�enie to wci�� powtarza si� w 
Upaniszadach.  

Strofa 18 - Istno�� - Bhawa, patrz poprzednie Rozmowy.  

Strofa 19 - Cechy to - Guny; Dusza i Przyroda - Purusza i Prakriti, s� to tylko dwie postacie 
odwiecznego, niesko�czonego Brahmana; s� jakby Jego wy�sz� i ni�sz� natur�. Prakriti nazywa si� 
odwieczn� �e�sk� pot�g� , a Purusz� odwieczn� m�sk� (Sziwa-Szakti), a wszech�wiat jest tworem 
przeplatania si� i wzajemnego oddziaływania tej dwójni; obrazowo i symbolicznie nazywanej "zabaw�" 
- Lila - tych najpierwszych boskich "dwojga".  

Strofa 21 - "Dusza" - Purusza; "energie Przyrody" - Guny Prakriti; zamiast "u�ywa" byłoby mo�e 
�ci�lej "kosztuje", bo jest w tym element jakby przyjemno�ci poznawczej.  

Strofa 22 - "Zwierzchnik, 
wiadek" - to Paramatman, za� gdy w ciele przebywa jako jego 
"Mieszkaniec", zwany "najwy�szym Purusz�" (Purusza paraha). Ró�ni tłumacze ró�nie t� zwrotk� 



45 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

interpretuj�, jedni podkre�laj� tylko i� jest to "Przenajwy�szy" tj. Paramatman; drudzy, do których ja si� 
przył�czam, rozumiej� i� ten�e Paramatman gdy jest ciała ludzkiego o�ywiaj�cym Duchem - 
"Mieszka�cem", nazywa si� najwy�szym Purusz�.  

Strofa 23 - Purusza i Prakriti. Poznanie ich odr�bno�ci i wzajemnego stosunku jest tre�ci� 
najgł�bszej wiedzy, człowiek który ja zdobywa uwalnia si� tym samym od niewiedzy, a wi�c 
wznosi  si� "ponad" dobro i zło i wszelkie ich skutki i jednoczy si� z Najwy�szym.  

Strofa 24 - System filozoficzny Sankhii uwa�a Prakriti i purusz� za dwa całkowicie ró�ne 
pierwiastki, w przeciwie�stwie do wadanty, która uwa�a je oba za emanacj� i wyraz Jedynego 
Brahmana.  

Strofa 26 - "Znawca Pola i Pole" (kszetra i kszetrad�na) s� jednoznaczne z "Purusza i Prakriti" - 
Duch i Przyroda.  

Strofa 31 - Paramatman - dosłownie: "nie podlega skalaniu przez działanie".  

Strofa 32 - eter kosmiczny - Akasza.  

Strofa 34 - tłumacz� tu - "spod władztwa Materii", a nie Prakriti, cho� to jest pod pewnym 
wzgl�dem jednoznaczne, gdy� w oryginale jest słowo "bhuta-prakriti", a słowo Bhuta podkre�la 
elementy fizyczne, �ywioły fizyczne. 

  

ROZMOWA CZTERNASTA 

 Pan rzecze:  

1.        Znów wyło�� ci wzniosł� nauk�, ze wszystkich nauk najlepsz�, któr� poznawszy wielu 
m�drców osi�gn�ło tu doskonało�� najwy�sz�.  

2.        Kto zagł�biaj�c si� w t� m�dro�� w M� Istno�� wst�puje, ten na ziemi� wi�cej nie wraca, 
nawet w nowy Stworzenia Dzie�, ani te� pokój jego zakłóca Noc - wszech�wiata zniszczenie.  

3.        Pramateria przedwieczna jest łonem Moim, Nasienie 	ycia w ni� rzucam, st�d, o Bharato, 
wszechistnie� pocz�cie.  

4.        Z jakiegokolwiek łona �ywe pochodz� istoty, wiedz o synu Kunti, i� Pramateria 
przedwieczna jest ich macierzystym łonem, a JA - Rodzicem.  

5.        Trzy s� nieodł�czne od Przyrody, przyrodzone jej cechy: Harmonia lub rytm, Ruchliwo�� i 
Bezwład; one to, o pot��nie zbrojny, wi��� w ciele jego nie�miertelnego Mieszka�ca.  

6.        Z tych Harmonia, z natury swej nieskalana i �wietlista jasno�ci� i zdrowiem darzy, o 
Ard�uno bezgrzeszny, a wi��e dusz� przywi�zaniem do wiedzy i szcz��cia rozkosz�.  

7.        Ruchliwo�� o Kauntejo, z natury swej nami�tn� ��dz� �ycia rodzi i za przedmiotami pogo� 
gor�czkow�, a wi��e dusz� niepowstrzyman� działania potrzeb�.  

8.        Natomiast Bezwład, wiedz o Bharato, i� z ciemnoty si� rodzi i wszystkie dusze najbardziej 
za�lepia; wi�zy niedbalstwa i oci��ałej narzuca gnu�no�ci.  

9.        Harmonia przywi�zuje do rado�ci i szcz��cia; ruchliwo�� do nieustannego działania; 
Bezwład całunem ci��kim m�dro�� przysłaniaj�c w wi�zach ospałej trzyma oboj�tno�ci.  

10.     Raz, o Bharato, Harmonia przewa�a nad Ruchliwo�ci� i Bezwładem bior�c gór�; raz 
Ruchliwo�� gdy Harmoni� i Bezwład pokona; to znów Bezwład, gdy Harmoni� i Ruchliwo�� przytłoczy.  

11.     Gdy �wiatło m�dro�ci promieniuje od wewn�trz przez wszystkie zmysłów wyloty, mo�na by� 
pewnym i� Harmonia wzrasta w człowieku.  

12.     Gdy chciwo��, zachłanno��, gor�czkowa działalno�� i niepokój wzmagaj� si� w jego naturze 
oznacza to, o najlepszy z Bharatów, i� w nim cecha Ruchliwo�ci przewa�a.  

13.     A gdy ciemnota, zastój, oboj�tno�� i niedbalstwo, a tak�e za�lepienie wzrastaj� - znaczy to, 
o rado�ci Kaurawów, i� Bezwład bierze w nim gór�.  

14.     Je�li w chwili �mierci Harmonia w duszy przewa�a, natenczas wznosi si� ona w �wietliste i 
nieskalane sfery m�drców, którzy prawa wszech�wiatów poznali.  



46 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

15.     Je�li człowiek umiera gdy w nim Ruchliwo�� przewa�a tedy ponownie si� rodzi w�ród tych, 
którzy s� działaniem zwi�zani; a odchodz�c w Bezwładu niewoli ponowne narodziny w łonach 
ciemnych i bezrozumnych znajduje.  

16.     Powiadaj� i� skutek czynów prawych jest czysty i pełen Harmonii; cierpienie jest zaprawd� 
nami�tnego działania plonem, a za�lepienie - gnu�nego.  

17.     Z Harmonii rodzi si� m�dro��; z Ruchliwo�ci - chciwo��; a niedbalstwo, ciemnota i bierno�� 
z Bezwładu powstaj�.  

18.     Ludzie �yj�cy Harmoni� wznosz� si� wzwy�; nami�tnie ruchliwi w �rednich przebywaj� 
sferach, za� gnu�ni i oci��ali opadaj� w dół, ci��arem najni�szych poci�gni�ci cech.  

19.     Gdy 
wiadek, ciała Mieszkaniec, przejrzy i pozna i� sprawcami wszystkich w �wiecie działa� 
s� energie Przyrody, gdy ujrzy ponad nimi TEGO, który jest Najwy�szy i od wszelkich cech wolny, 
wówczas w M� Istno�� wst�puje.  

20.     A gdy si� wzniesie ponad energie Przyrody - z których wszystkie kształty powstały - 
natenczas wolny od narodzin i �mierci, staro�ci, udr�ki, choroby, nie�miertelno�� zdobywa.  

Ard�una pyta:  

21.     Jak pozna� człowieka, który si� wzniósł ponad tych trzech Gun działania, o Panie? Jak 
poczyna on sobie i jak si� od nich uniezale�nia?  

Błogosławiony Pan rzecze:  

22.     Ten, o Pandawo, który przed działaniem �adnej z trzech si� nie wzdraga gdy go nawiedz�, 
ani za nimi nie t�skni gdy go opuszcz�;  

23.     kto trwa jako bezstronny �wiadek, niewzruszony przez tych energii gr�, kto widz�c ich w 
sobie działanie mówi: "to jeno energii Przyrody ruch" i spokojny jakby na uboczu stoi;  

24.     kto w rado�ci jest równy i w cierpieniu, nieugi�ty w Sobie; kto grudk� ziemi, kamie� i złoto w 
równej ma cenie, a kochanych i nie miłych tak samo traktuje; stały, mocny, niezmienny w�ród pochwał 
jak i pot�pie�,  

25.     w�ród czci i niesławy; dla przyjaciół i wrogów jednaki; kto wszelkich osobistych zaniechał 
przedsi�wzi�� i w ciszy wewn�trznej niewzruszony trwa, o tym rzec mo�na i� wzniósł si� ponad trzech 
energii działanie.  

26.     I ten, który jest Mnie wył�cznie oddany i słu�y Mi Jog� miło�ci i czci, wznosi si� równie� 
ponad cechy wsze i staje si� godzien w Brahmana pogr��y�.  

27.     Albowiem Jam jest zaiste Brahmana Przybytkiem i nie�miertelno�ci odwieczn� Krynic�, 
pradawnego prawa i niesko�czonej szcz��liwo�ci �ródłem.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity - Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�,  
Cz��� Czternasta zwana:  
JOG� OSWOBODZENIA SI� OD TRZECH GUN. 

PRZYPISKI DO ROZMOWY CZTERNASTEJ 

Strofa 1 - "Z nauk� najlepsz�", bo odró�nienie Przyrody i jej działa� od Ducha, jest uwa�ane za 
nieodzowne dla poznawania i zjednoczenia si� z Najwy�szym, dlatego nauka, która tego 
rozpoznawania uczy nazywana jest tu najlepsz� lub najwy�sz�. "M�drców" - dosłownie: Muni tj. ci, 
którzy składaj� �lub milczenia; ale u�ywa si� te� jako tytułu.  

Strofa 2 - Mowa o olbrzymich okresach, cyklach kosmicznych - Manwantara i Pralaja.  

Strofa 3 - "Pramateria przedwieczna" lub "Mahat-Bramha (nie Brahman) to owa najpierwsza, 
"dziewicza", nie zró�nicowana pramateria, posta� przejawienia Niesko�czonego Brahmana w 
"sko�czono�ci", Bramhy-stwórcy - którego jest "my�l�". ON wi�c jest Rodzicem, a zarazem Macierz� 
wszech�wiata; "materi�", substancj� z której si� tworz� wszelkie kształty, od najsubtelniejszych do 
fizycznych, a zarazem "nasieniem 	ycia", Ducha (Ide� Platona - archetypem) Prawzorem wszystkiego 
cokolwiek ma zaistnie� we wszech�wiecie. Jako Pra-Macierz jest Przyrod�, pramateri�; jako Wszech-



47 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

duch - Energi�, �wiadom�, twórcz�, niesko�czon�, samo-ograniczaj�c� si� dla stworzenia �wiata 
sko�czonego, poprzez sw� przejawion� posta� - Iszwary, Boga, działaj�cego zawsze w Trójcy.  

Strofa 5 - Cecha Przyrody - Guny Prakriti, odbicie w niej trójcy Ducha: to Satwa - Harmonia, 
równowaga, rytm, �wietlisto��, nazywa si� j� równie� dobroci�, prawo�ci� itp. Rad�as - ruchliwo��, 
zawsze z odcieniem nami�tnym; Tamas - bezwład oci��ało��, gnu�no��; podaj� tylko par� znacze�, 
jest ich o wiele wi�cej, obszerne wyja�nienie na ko�cu ksi��ki.  

Strofa 11 - Uwa�a si� w Hinduizmie i� �wi�to��, czysto��  moc duchowa - osi�gni�cia Jogi, i 
wewn�trznego trudu - promieniuj� niemal widzialnie przez wszystkie zmysły, otaczaj�c aureol� 
�wietlist� nie tylko głow�, ale całego człowieka.  

Strofa 12 - Dosłownie byłoby mo�e: wszelka rzutuj�ca si� na zewn�trz, w pewnym nami�tnym 
napi�ciu energia - to Rad�as.  

Strofa 15 - Tj. dusz przyci�gni�ta jest w nast�pnym wcieleniu do rodziny ludzi n�dznych i niskich, 
o nierozwini�tej inteligencji; nie oznacza to jednak bynajmniej mo�liwo�ci u�ycia przez dusz� ludzk� 
ciała zwierz�cego, jak to niektórzy - bardzo ograniczeni interpretatorzy - dot�d w Indii rozumiej�.  

Strofa 16 - Cierpienie zawodu, niezadowolenia, utraty, rozczarowa�; nie ma innej drogi 
oswobodzenia i uniezale�nienia si� od nich jak przez zmian� motywu działania, z interesownego na 
bezinteresowny, z egoistycznego na bezosobisty.  

Strofa 18 - W "sferach �rednich" tj. tych gdzie gwałtowne przyjemno�ci i rozkosze oraz 
zmartwienia nast�puj� po sobie w nieustannej ci�gło�ci, rzucaj�c człowieka jakby z chłodu w �ar; 
gdzie niespokojne wzruszenia wci�� nim miotaj�, a on nie wyobra�a sobie �ycia bez nich, bo czuje, �e 
�yje  tylko w�ród tych "dwójni przeciwie�stw", a obawia si� �miertelnie ustania ich, braku wra�e�, 
wielkiego spokoju sfery ducha, jest on dla tych natur - "bez-�yciem".  

Strofa 20 - Nie chodzi tu o nie�miertelno�� Duszy po �mierci fizycznego ciała, ta jest udziałem 
wszystkich; pierwiastek 	ycia nie ginie ze �mierci� ciała, nawet zwierz�cia; chodzi tu o hinduskie 
poj�cie wyzwolenia (odpowiadaj�ce chrze�cija�skiemu poj�ciu zbawienia) tj. zjednoczenia z Duchem 
Najwy�szym, zwane Moksza, Mukti, urzeczywistnieniem Ducha, albo Prawdy.  

Strofa 22 - Tj. nie obawia si� ani niespokojnego nastroju, przykro�ci, czy te� wysiłku działania, lub 
zbyt silnych bod�ców z zewn�trz, ani przyt�pienia my�li, uczu� czy wra�liwo�ci nerwowej; ani te� 
t�skni za stanem błogim harmonii i rado�ci gdy ten go opuszcza. A owe stany oschło�ci wewn�trznej 
oboj�tno�ci s� uwa�ane w �yciu duchowym za najtrudniejsze do zniesienia bez chwili "zat�sknienia" 
do "�ywo�ci" wewn�trznej, pi�kna, natchnienia itd. Nie chcie� uchyli� si� od cierpienia gdy przychodzi, 
nie pragn�� rado�ci gdy jej nie ma, a cho�by przedłu�enia jej gdy ju�, ju� zdaje si� odchodzi�, jest 
trudne, wyra�a wła�nie rzadk� cech� Sattwy.  

Strofa 24 - Oboj�tno�� zupełna na wszystkie dobra materialne jest uwa�ana za nieodzown� w 
Jodze, a jeszcze bardziej na zdania, opinie lub czyny - obelgi lub odwrotnie cze�� i wysławianie - 
innych wzgl�dem nas. Uwa�a si� w Indiach i� to ostatnie jest najtrudniejsze i najrzadsza.  

  

ROZMOWA PI�TNASTA 

 Pan rzekł:  

1.        Drzewo Aswtta korzeniem z Wiecznego wyrasta, konarami w dół ku ziemi rozszerza, 
niezniszczalnym je mieni� ; li�cie jego - to hymny Wedy. Kto o tym wie jest Wed znawc�.  

2.        W gór� i w dół rozpo�cieraj� si� jego gał�zie, energiami Przyrody �ywione; p�dy jego to 
zmysłów przedmioty, a wtórne korzenie, co w dół si� spuszczaj�, to pragnienia, rodz�ce wi�zy nie 
ko�cz�cych si� działa� w tym �wiecie człowieka.  

3.        St�d patrz�, od dołu, nie poznasz kształtu ni �ródła, ni celu ani gleby, z której korze� 
wyrasta; lecz gdy �ci�� zdołasz to mocno zakorzenione drzewo hartowanym mieczem wyrzeczenia,  

4.        natenczas ku tej wzniosłej zwrócisz si� 
cie�ynie, z której nie wraca si� wi�cej, mówi�c: 
tylko w Odwiecznym Duchu, Praojcu człowieka szukam ostoi, w Nim, który jest krynic� pierwotnej 
Energii potoku i ku działaniu najpierwszego impulsu.  



48 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

5.        Kto jest wolny od ułudy, kto grzech egoistycznych pokonał przywi�za� i pragnie� si� wyzbył, 
a ponad wszystkie dwójnie - tak rado�ci jak i cierpienia - si� wzniósł i stale trwa w Duchu najwy�szym 
skupiony, ten ow� górn� kroczy 
cie�yn� - w TO.  

6.        Ni sło�ce Tam nie �wieci, ni ksi��yc, ni ogie�; kto tam zaszedł nie powraca tu wi�cej; 
bowiem ten ci jest Mój najwznio�lejszy Przybytek.  

7.        Wieczysta cz�stka Mej własnej Istoty staje si� w krainie istot �ywych indywidualnym, 
nie�miertelnym Duchem, który w materi� spowity przyci�ga pi�� zmysłowych władz i umysł jako 
szósty.  

8.        Gdy Duch - ów Władca ciała - przyobleka ciało i gdy je porzuca, zgarnia te zmysłów 
subtelne władze i unosi ze sob�, jak wiatr co zapach wonnego unosi kwiecia.  

9.        Ukryty w oku, uchu, dotyku, smaku, w�chu i umy�le, poprzez nie z przedmiotami 
zewn�trznego �wiata si� styka i wra�enia odbiera.  

10.     Ludzie za�lepieni nie widz� GO, gdy w ciele trwa, lub gdy odchodzi, czy te� do�wiadczenia 
zbiera, energiami Przyrody porwany, lecz ci co wzrok m�dro�ci maj� widz� GO jasno.  

11.     Ci, którzy szczerze trudz� si� w Jodze widz� Go w sobie i w duszy człowieka; lecz ludzie o 
nierozwini�tym rozpoznawaniu dojrze� Go nie mog�, pomimo usiłowa�.  

12.     Wiedz i� wspaniało�� �wiatło�ci sło�ca - co cały �wiat opromienia - Moj� jest i ksi��ycowego 
blasku i �aru ognia wspaniało�� - Moimi s�.  

13.     	yciodajn� Energi� przenikaj�c gleb�, wszystkie karmi� istoty; a ro�liny poj� Somy 
�ywotnymi soki.  

14.     Jako Ogie� 	ycia w �ywych organizmach trwam, a podsycany wdechem i wydechem 
czworaki pokarm w nich trawi�.  

15.     Jam jest w ka�dym sercu obecny; pami�� i wiedza ode Mnie s�, zarówno jak ich brak. Jam 

wi�tych Ksi�g tre�ci� i Tym, co jest ich i wszelkiej m�dro�ci i wiedzy celem; Jam te� jest Znawc� 
Wed i twórc� Wedanty.  

16.     Energia 	ycia w dwojakiej - zmiennej i niezmiennej - objawia si� postaci; istnie� wszystkich 
niezliczono�� - to jej zmienna posta�; za� to, co rdzeniem ich jest i tre�ci� - niezniszczalnym zowi�.  

17.     Lecz ró�n� od nich obu jest inna, najwznio�lejsza i wszystko przewy�szaj�ca Energia - 
Duchem Przenajwy�szym zwana; Władca odwieczny i niewzruszony, który trzy �wiaty podtrzymuje i 
�ywi i całe przenika istnienie.  

18.     Jako, �e Ja nad zmienne si� wznosz� i ponad niezmiennym niepomiernie góruj�, przeto w 
Ksi�gach i w �wiecie zw� Mnie - Duchem Przenajwy�szym.  

19.     Kto wolny od wszystkich złud, jako Przenajwy�szego Ducha Mnie zna, ten poznał ju� 
wszystko, o Bharato, i Mnie jednego cała sw� istot� wielbi.  

20.     Otom najtajemniejsz�  ze wszystkich objawił ci nauk�, o Ard�uno bezgrzeszny; kto j� poznał, 
o�wieconym zostaje i ko�czy swe na ziemi zadanie, o Bharato.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� pi�tnasta, zwana:  
JOG� ZJEDNOCZENIA Z PRZENAJWY	SZYM DUCHEM. 

PRZYPISKI DO ROZMOWY PI�TNASTEJ 

Strofa 1 - Drzewo Aswatta jest uwa�ane od bardzo staro�ytnych czasów za symbol zjawy 
kosmicznej, wszech�ycia, które pocz�tek swój bierze w najwy�szym Brahmanie, a w widzialno�� 
rozprzestrzenia si� jako makrokosmos tj. cały zmysłami postrzegany �wiat. Symbolizuje ono równie� i 
mikrokosmos tj. �wiat człowieka, jego przywi�za� i nami�tno�ci, wi���cych go z zewn�trzno�cia, st�d 
mo�e by� "�ci�te" gdy t�sknota ku Duchowi jest do�� mocna. Wedy zdaj� si� w tym wierszu oznacza� 
raczej liczb� pojedyncz�, w znaczeniu - "hymny o Prawdzie", innymi słowy - "zjawiska przyrody to 
hymny o Prawdzie"; bo kto rozgał�zienia makrokosmosu bada, a wie, �e s� one jeno przejawem 
Jedynego, ten poznaje Prawd� o całokształcie przejawionego �wiata i staje si� "Wed znawc�". Bo 



49 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Weda - to Prawda, a Wedy to ksi�gi, które o niej, objawionej, wedle Hinduizmu - mówi�. Ró�ni 
tłumacze daj� ró�ne interpretacje.  

Strofa 2 - Guny Prakriti tłumacz� raz jako "cechy" raz "energie", zale�nie od kontekstu. Pragnienia 
i po��dania przedmiotów rodz� zwi�zek z nimi, ruch i wysiłek aby je zdoby�, a wszelkie działanie 
przynosi swe skutki i tak si� tworzy ła�cuch przyczyn i skutków, który stanowi wi�zy i niewol�.  

Strofa 3 - Wyrzeczenie si� plonów działa� a nawet wszelkiego ic pragnienia, czyli "wolno�� od 
pragnie�".  

Strofa 4 - "
cie�yna" sanskryckie - padam i "Przybytek" w wierszu 6-tym zdaj� si� by� 
jednoznaczne. "Odwieczny Duch" - Purusza.  

Strofa 5 - Tu Adhi-atma.  

Strofa 7 - "Indywidualny nie�miertelny Duch" - D�iwa, czyli jednostka 
wiadomo�ci. Poj�cie i� 
Duch ludzki jest nie tylko "na obraz i podobie�stwo" Boga, lecz jest Jego niesko�czonej Istno�ci �yw�, 
organiczn� cz�stk�, jak iskra- ognia, kropla - oceanu, a �oł�d� cz�stk� d�bu, z wszystkimi jego 
cechami w stanie potencjalnym, w ukryciu, jest podstaw� filozofii hinduskiej, kamieniem w�gielnym 
całego �wiatopogl�du. Najwy�szy system filozoficzny - Adwaita Wedanta stwierdza to�samo�� Ducha 
- Atma - Boga i człowieka, a nie tylko podobie�stwo. Wedle filozofii i fizjologii hinduskiej narz�dy 
zmysłów nie s� �ródłem postrzega� zmysłowych, a jedynie tych postrzega� narz�dziem i 
przewodnikiem. Zdolno�� postrze�e� zmysłowych jest władz� Duszy (D�iwa), a formy jakie 
przybieraj� - d�wi�k, barwa, zapach itd. - s� wyrazem pot�gi twórczej Ducha, który wci�� od nowa 
tworzy �wiat, pozornie obiektywny, w którym Dusza �yje i uwa�a go, w swej niewiedzy, za całkowicie 
zewn�trzny.  

Strofa 8 - Wyja�nia poprzedni przypisek; tj. unosi ze sob� subteln� zdolno�� postrzega� 
zmysłowych, oraz do�wiadczenia t� drog� zdobyte.  

Strofa 12 - W jednej z ksi�g wyja�niaj�cej symbole, mówi si� i� ogie� symbolizuje Bhur tj. �wiat 
fizyczny; za� ksi��yc - chmury; Waju bóg wiatru - �wiat uczu�, wzrusze� tzw. astralny (Bhuear); a 
sło�ce - (Swar lub Suar) �wiat my�li; jest to tradycyjna symbolika. Patrz strofa 6.  

Strofa 13 - "	yciodajna energia" - Od�as; zdaje si� i� jest to energia magnetyczna, gdy� w Jodze 
mówi si� o niej jako o promieniuj�cej od pewnych ludzi na otoczenie i wywieraj�cej na nich nie raz 
wi�kszy wpływ ni� słowa, np. u mówców i wykładowców; jest to dziwna odmiana energii �ywotnej, 
Prany, która cz�sto decyduje o powodzeniu, "szcz��ciu do ludzi" itp. Jarzyny posiadaj� wi�cej Od�as 
tj. magnetyzmu, a owoce wi�cej elektrycznej energii, wedle hinduskich bada�. Soma - napój mistyczny, 
u�ywany do nabo�e�stw, ale w tym wypadku znaczenie ma inne, niektórzy tłumacz� "płynne �wiatło 
ksi��yca"; wedle tradycji hinduskiej ro�liny potrzebuj� nie tylko �wiatła słonecznego ale i 
ksi��ycowego dla wzrostu i wytwarzania soków, to "soczyste �wiatło ksi��ycowe" Soma jest ich 
napojem.  

Strofa 14 - "Ogie� �ycia" - "Wiszwanara" - to siła �ywotna - Prana - w jej funkcji specjalnej 
trawienia pokarmu; a �e przyswajanie Prany - słonecznej energii przystosowanej do organizmu 
człowieka - zale�y głównie od oddechu, oddechem wiec mo�na regulowa� trawienie, które jest od 
niego o wiele bardziej bezpo�rednio zale�ne ani�eli nauka zachodnia przypuszcza. "Czworaki 
pokarm": to, to co si� �uje, ssie, li�e i pije. Szri Aurobindo podkre�la tu i� bosko�� jest zarazem dusz� 
materii, dusz� �ycia i dusz� ponad my�lowej 
wiatło�ci.  

Strofa 16 - "Energia �ycia" lub "Dusza Przyrody" tj. Purusza, który objawia si� w tej dwoistej 
postaci: zmiennej w Przyrodzie, mo�na j� nazwa� "osobow�", czynn�, przetwarzaj�c� si� nieustannie, 
ta jest ni�sza; druga jest górna, cicha, niezniszczalna i niezmienna, a przecie b�d�ca przyczyn� i 
impulsem �ycia pierwszej, t� nazywa si� "akszara" (a - "kszara" pierwsz�), na niej wszystko jest 
"umocowane". Ale w tym wierszu jest słowo "Kutasta:, nie przetłumaczalne,  

jeden z tłumaczy nazywa to: "osi� szczytu niebios", a symbol wyra�a najwy�sz�, niewzruszon� 
bosk� 
wiadomo��.  

Strofa 17 - "Duch Przenajwy�szy" - Puruszottama lub Paramatman, który ponad przejawieniem 
trwa, a przecie jest jego pra�ródłem i pra�yciem. Trzeba dobrze postudiowa� ró�ne interpretacje Gity, 
by zda� sobie dokładnie spraw� z tych subtelnych odmian jakie filozofia nadaje Najwy�szemu; dla 
polskiego czytelnika to mo�e nie jest konieczne, niech zauwa�y tylko jak wci�� wszystkie postacie 
przejawione bóstwa, z Jedynego wypływaj� i w Jedynym wła�ciwie wci�� trwaj� korzeniem, jak i 



50 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Duchy i dusze ludzkie i dusza Przyrody i Anioły i wszechistnienie, s� z Niego i w Nim, bo ON jeden 
jest, przejawiaj�cy Sw� niepoj�t� Jedno�� w mnogo�ci istnie� i postaci.  

  

ROZMOWA SZESNASTA 

 Pan rzecze:  

1.        Nieustraszono��, czysto�� i harmonia �ycia, stało�� w jodze m�dro�ci, hojno�� w darach 
miłosierdzia, samoopanowanie, ofiary, zgł�bianie Ksi�g �wi�tych, gor�cy wysiłek wewn�trzny (Tapaas) 
oraz prawo��;  

2.        nieprzyczynianie nikomu cierpienia, wierno�� prawdzie, brak chytro�ci i gniewu, skromno��, 
spokój, równowaga, wyrozumiało��, wyrzeczenie, brak sk�pstwa i lekkomy�lno�ci, 
wszechwspółczucie, łagodno��;  

3.        moc, przebaczenie, wytrzymało��, m�stwo i hart, czysto�� serca, brak zazdro�ci i pychy; 
oto, o Bharato, wrodzone cechy człowieka, który z natur� uduchowion� przychodzi na ten �wiat.  

4.        Obłuda, zuchwało��, pycha, pró�no�� i zarozumiało��, zło��, brutalno�� i bezrozum - oto, o 
Bharato, wła�ciwo�ci tych, co si� rodz� z najni�szej natury przewag�.  

5.        Szlachetne cechy ku wyzwoleniu wiod�, niskie i n�dzne - niewol� gotuj�. Lecz nie smu� si� 
Ard�uno, ty� bowiem od urodzenia szlachetn� obdarzony natur�.  

6.        Dwa rodzaje istot �ywych na tym �wiecie istniej�: jedne o naturze �wietlistej, inne o 
mrocznej naturze; o pierwszych mówiłem ci ju�, o Parto, teraz usłysz o drugich ode Mnie.  

7.        Ludzie o nikczemnej i mrocznej naturze nie wiedz� czym jest prawy czyn, ni słuszne 
wyrzeczenie; bez wstydu s�, bez prawdy, bez godno�ci, nawet post�powa� godziwie nie umiej�.  

8.        Twierdz�: "nie ma Prawdy, ni Boga, �wiat ten bez celu istnieje, �adne moralne nie rz�dzi 
nim prawo, z przypadku powstał, z elementów zł�czenia, z chuci si� zrodził".  

9.        Widz�c tak wszystko na opak, ci bezrozumni gubi� swe dusze; dzikich, okrutnych 
dopuszczaj�c si� czynów, staj�c si� sił� niszcz�c�, na zgub� �wiata działaj�.  

10.     Zuchwali, nieugaszon� owładni�ci ��dz�, upojeni pró�no�ci� i pych�, za�lepie�cy ci trwaj� w 
fałszu i bł�dzie i z nieczystych działaj� pobudek.  

11.     W ��dzach i u�yciu widz�c jedyny swój cel, oddaj� si� nieposkromionej za nim pogoni, 
�r�cym troskom i zabiegom, a� do ostatniej chwili swego �ywota.  

12.     Niewolnicy chciwo�ci, przez chu� i zło�� trawieni, uczciwo�� lekko sobie wa��c, bogactwa 
ku zmysłów uciesze, nieprawnie gromadz�  

13.     i mówi�: "otom dzi� zdobył t� rzecz po��dan�, jutro zdob�d� now�; dzi� dóbr mam tyle, jutro 
chc� posi��� ich wi�cej;  

14.     dzi� tego pokonałem wroga, jutro unicestwi� innych; jam pan i władca, silny, pot��ny, 
doskonały, szcz��liwy;  

15.     jam mo�ny, �wietny, wysoko postawiony, któ� mi dorówna? B�d� hojne składał ofiary, 
rozrzucał jałmu�n� i b�d� u�ywał". Tak oto, omamieni głupstwem,  

16.     uwiedzeni kł�bowiskiem my�li, w sie� bł�du schwytani, z ��dz zaspokajaniu niepodzielnie 
oddani, spadaj� w nieczyste piekło własnej zło�ci.  

17.     Pełni samouwielbienia, zaci�to�ci i pychy, pijani zbytkiem, obłudnie - tylko z pró�no�ci - 
składaj� ofiary, wbrew Ksi�g �wi�tych przepisom.  

18.     Przez egoizm i poczucie swej siły op�tani, powodowani swych gniewów i chuci 
gwałtowno�ci�, a zapalczywym uniesieni zuchwalstwem, gardz� Mn� w sobie samych i w innych.  

19.     Tych nienawistnych, m�ciwych, okrutnych, najnikczemniejszych spo�ród ludzi, w coraz to 
bardziej mroczne rzucam Ja łona.  

20.     W ciemnych, najpodlejszych uwi�zieni łonach, w ka�dym �yciu coraz bardziej za�lepieni 
bł�dem, Mnie nie s� w stanie zobaczy� i na samo dno otchłani spadaj�.  



51 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

21.     Trzy s� piekieł tych bramy, ku zatraceniu duszy wiod�ce: chciwo��, nienawi�� i chu�; 
niech�e tych trzech wystrzegaj� si� ludzie.  

22.     Dopiero gdy od tych ciemno�ci bram uwolni si� człowiek, mo�e dobro swej duszy zgotowa�, 
o synu Kunti i ku Drodze najwy�szej si� zwróci�.  

23.     Lecz ten, który Ksi�g �wi�tych wskazówki odrzuca i niewolnie idzie za swych ��dz 
samolubnych impulsem, szcz��cia nie osi�gnie, ni doskonało�ci, ani te� najwy�szego Celu.  

24.     Niech�e wiec Ksi�gi �wi�te słu�� ci wskazaniem co czyni� nale�y, a czego unika�; znaj�c 
Pism �wi�tych nauki, działaj w tym �wiecie, Ard�uno.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� Szesnasta, zwana:  
JOG� ODRÓ	NIENIA BOSKICH  OD DEMONICZNYCH CECH. 

PRZYPISKI DO ROZMOWY SZESNASTEJ 

Strofa 1 - "Gor�cy wysiłek wewn�trzny" - Tapas.  

Strofa 2 - nie przyczynianie nikomu cierpienia - Ahimsa. Wyrzeczenie wszelkich plonów i 
rezultatów działa� i prac, a nawet samego pragnienia aby widzie� chocia� swojej pracy czy trudu 
wyniki, jak u�yteczno�� jej itp.  

Strofa 3 - "Natura uduchowiona" dosłownie byłoby spolszczaj�c słowo Sattwa (harmonia, jasno��, 
dobro� itd.) "satwiczna" tj. w pełni zharmonizowana.  

Strofa 4 - Najni�sza natura tj. tamasowa, o cechach bezwładu, ciemnoty, gnu�no�ci itd. czyli z 
cechami Asurów. A "szlachetne cechy" w nast�pnej zwrotce to Dewów, 
wietlistych natura.  

Strofa 6 - Dosłownie o Dewaicznej lub anielskiej naturze, w znaczeniu przewagi harmonii, 
duchowo�ci, �wietlisto�ci; jak "mrocznej" o naturze "demonów, Asurów" tj. duchów ciemnych. Ale 
poj�cie hinduskie "demon", A-sura, tj. nie-dewa lub "przeciw-dewa", nie pokrywa si� zupełnie z 
chrze�cija�skim poj�ciem szatana czy diabła; uwa�a si� i� siły Asurów tak�e "pchaj�" ewolucj�, maj� 
sw� wyra�n� rol� wyznaczona im przez Najwy�szego na czas Manwantary; obrazowo przedstawia si� 
i� pchaj� o� rydwanu ewolucji pozornie z odwrotnej strony ni� Dewy, ale wła�ciwie pomagaj� ruchowi. 
Tote� nie u�ywam słowa "szata�skie", by nie paczy� mimo woli hinduskich poj��. Jednak według 
opisu tej najnikczemniejszej natury mo�na by ja nazwa� "op�tan�" lub wyra�aj�c� szata�sko��, 
co�my widzieli w niedawnej historii.  

Strofa 18 - "Mn�" tj. Bogiem w sobie i w innych ludziach.  

  

ROZMOWA SIEDEMNASTA 

 Ard�una mówi:  

1.        A je�li człowiek cze�� z gł�bok� oddaj� wiar� i ofiary składa, lecz odrzuca Ksi�g �wi�tych 
wskazówki, powiedz mi, o Kriszno, w jakim b�dzie on stanie, pełnym harmonii, nami�tno�ci czy 
ciemnoty?  

Pan rzecze:  

2.        Wrodzona wiara ludzi, z ich własnej płyn�ca natury, trojakiego bywa rodzaju, zale�nie od 
cechy jaka w niej przewa�a: harmonii, nami�tno�ci czy te� ciemnoty. Posłuchaj o tych odmianach.  

3.        Wiara ka�dego człowieka jest jego rdzennej natury wyrazem, o Bharato. Wiara o człowieku 
stanowi; jak� jest wiara jego - takim jest on sam.  

4.        Ludzie czy�ci i pełni harmonii 
wietlistych wielbi�; nami�tni - cze�� oddaj� tytanom, 
geniuszom, Jakszasom; za� ciemni - duszom zmarłych i niezliczonym rzeszom Pot�g Przyrody ofiary 
składaj�.  

5.        Ludzie, którzy si� ascetycznym, zbyt surowym oddaj� praktykom, przez Ksi�gi �wi�te nie 
zalecanym zgoła, pełni samolubstwa, obłudy i pró�no�ci, a ��dz� powodowani,  



52 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

6.        ci my�lowo niedojrzali, ludzie którzy gwałt i udr�ki zadaj� nie tylko elementom co w skład ich 
ciała wchodz�, ale i Mnie, który je przenikam, wiedz, i� mroczni s� w swych poczynaniach.  

7.        Nawet strawa, która wszystkim jest miła, jak równie� ofiary, wysiłki wewn�trzne i dary 
miłosierdzia, te� trojakiego bywaj� rodzaju; posłuchaj o ich odmianach, o Ard�uno.  

8.        Ludzie zharmonizowani lubi� instynktownie to, co wzmaga ich siły �ywotne, odporno�� i 
j�drno�� organizmu, co my�low� i fizyczn� zasila energi�, co zdrowie, rado�� �ycia i pogod� zwi�ksza, 
a wi�c pokarm soczysty, lekki, o łagodnym i przyjemnym smaku.  

9.        Niespokojni i nami�tni upodobanie znajduj� w pokarmach kwa�nych, słonych, gorzkich, 
lubi� tez ostre i podniecaj�ce przyprawy; lecz te niedomaga�, chorób i cierpie� staj� si� przyczyn�.  

10.     Za� ludzie gnu�ni i niemrawi do nie�wie�ych, st�chłych, psuj�cych si�, nadgniłych potraw 
niezdrowe maj� upodobanie, a nieraz nawet nieczyste, po innych pozostałe spo�ywaj� resztki.  

11.     Ofiara bezosobista, bez �adnej pro�by ni nadziei nagrody, składana prosto, a ze skupion� 
my�l�, jako obowi�zek i zgodnie z Pism �wi�tych wskazaniem, czysta jest i pełna harmonii.  

12.     Lecz ofiara pełniona by otrzyma� co� w zamian, albo z pró�no�ci - by chwały sobie 
przysporzy� - wiedz, o najlepszy z Bharatów, i� z nami�tno�ci pochodzi.  

13.     Za� ze wskazówkami Ksi�g �wi�tych niezgodna, �ywej wiary wyzbyta, bez Mantramów 
sprawowana, oraz po�wi�conej nie rozdaj�c strawy, ani przepisanych darów, jest zaiste w ciemno�ci 
pocz�ta.  

14.     Cze�� oddawana 
wietlistym, oraz swemu duchowemu Kierownikowi, szacunek dla dwakro� 
urodzonych i dla ludzi rozumnych; schludno�� szczero�� i rzetelno�� w post�powaniu, czysto�� 
zmysłowego �ycia oraz unikanie krzywdy jakiejkolwiek �ywej istoty, a dobro� dla wszystkich, oto 
wewn�trznego wysiłku fizyczne przejawy.  

15.     Mowa, która nikomu nie czyni przykro�ci, prawdziwa, miła i dobroczynna; wierne spełnianie 
ustnych obowi�zków, czytanie Ksi�g �wi�tych - zwane s� wewn�trznego wysiłku przejawami w słowie.  

16.     Spokój i pogoda umysłu; równowaga, milczenie, �yczliwo��, samoopanowanie, 
oczyszczanie i harmonizowanie całej swej natury - oto wysiłek wewn�trzny w dziedzinie duszy.  

17.     Ten trojaki Tapas z �yw� wiar� pełniony, bez �adnej ch�ci nagrody, z my�l� w Jodze 
skupion� - jest zwany harmonijnym i czystym.  

18.     Lecz je�li si� go pełni dla chwały, uznania, podziwu i czci ludzkiej, dla wywy�szania si�, z 
pró�no�ci, tedy z po��da� wypływa, niestały jest i przemijaj�cy.  

19.     A gdy spaczony jest i nierozumny, udr�czaj�cy ciało, lub z celem szkodzenia innym podj�ty, 
na pewno z ciemnoty si� rodzi.  

20.     Dary miłosierdzia czynione prosto, jako powinno��, w odpowiednim miejscu i czasie, ludziom, 
którzy na pomoc zasługuj�, a niczym nie mog� si� nam odwzajemni� - za czyste s� poczytywane.  

21.     Lecz dar, co si� wdzi�czno�ci spodziewa lub na wzajemno�� liczy, dany niech�tnie z 
wahaniem, jest interesowny i nami�tno�ci� skalany;  

22.     a jałmu�na dana w nieodpowiednim czasie i miejscu, niegodnym ludziom, bez szacunku, 
pogardliwie - zaiste z ciemnoty pochodzi.  

23.     "Aum Tat Sat" - oto najwy�szego Brahmana wyraz trójsłowny; od niego to, w czasach 
pradawnych, ksi�gi Wed i Brahmanów oraz ofiary pocz�tek swój wzi�ły.  

24.     Dlatego wedle wskaza� Ksi�g �wi�tych, ka�d� ofiar� i dar miłosierdzia, jak i �wiczenia 
wewn�trzne, naj�wi�tszym słowem "Aum" poprzedzaj� ci, którzy o Brahmanie mówi�.  

25.     A słowem "Tat", bez najdrobniejszej my�li o nagrodzie, akty ofiarne, dary i wysiłki 
rozpoczynaj� ci, którzy wyzwolenia pragn�.  

26.     Za� słowo "Sat" jest Prawdy, Rzeczywisto�ci i Dobra wyrazem; nazywa si� nim równie� 
wszelki szlachetny czyn, o Parto.  

27.     Stało�� w ofiarach, w darach miłosierdzia i wysiłku wewn�trznym, jest równie� słowem "Sat" 
nazywana, jako te� ka�de działanie z nimi zwi�zane, a w imi� Najwy�szego podj�te.  



53 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

28.     Za� wszelki czyn, ofiara, dar, rytuał czy wysiłek, bez wiary, bez prawdy wewn�trznej 
spełniany - "A-sat" jest zwany, jakoby nie istniej�cy był, albowiem zaprawd� niczym jest on, Ard�uno, 
zarówno w tym jak i nast�pnym �wiecie.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity - Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�,  
Cz��� Siedemnasta, zwana:  
JOG� ROZRÓ	NIENIA TROJAKIEJ WIARY. 

  

PRZYPISKI DO ROZMOWY SIEDEMNASTEJ 

Strofa 4 - 
wietli�ci tutaj to najwy�sze Archanioły przed tronem Boga, wyraz jego wzniosłej pot�gi i 
chwały. "Tytany, geniusze, Jakszasy" - duchy o wiele ni�sze, nie pozbawione pewnych ludzkich 
wzrusze�, zabarwionych jednak zawsze "nami�tno�ci�". Jakszasy np. to duchy strzeg�ce skarbów 
ziemi i maj�ce władz� nad bogactwami;  w ogóle wszystkie trzy kategorie nale�� do łagodniejszych A-
surów, tj. o "nie-boskiej" naturze. Cze�� dla "dusz zmarłych" (i upiorów) jest  

uwa�ana niemal za najni�sza form� religijno�ci; uwa�a si� w hinduizmie, �e dusze po 
odrzuceniu  fizycznego ciała, a przed nast�pnym wcieleniem, stosunkowo mało si� zmieniaj�, �e 
nale�y o nich pami�ta� i tak jak za �ycia kocha�, (nabo�e�stwo w rocznic� �mierci jest 
najskrupulatniej przestrzegane, zwłaszcza dla rodziców, synowie nieraz jad� setki mil by w swej 
dawnej wsi je odprawi�, nawet w wiele lat po �mierci ojca) ale nie oddawa� czci zbyt wielkiej, gdy� s� 
one mniej wi�cej na tym samym poziomie co i za �ycia. "Niezliczone rzesze Pot�g Przyrody" to duchy 
i "duszki" ni�sze, rz�dz�ce procesami Natury, od przejawów wielkich �ywiołów, do budowania kwiatów, 
czy płodu w łonie matki; znajduj� si� one na najró�niejszym stopniu rozwoju, niektóre wy�ej, inne na 
równi lub ni�ej w samo�wiadomo�ci od człowieka.  

Strofa 14 - Nie tylko swojemu Guru, ale i innych ludzi, bo sama funkcja Guru zasługuje na cze��, 
prowadzi on bowiem ku Prawdzie i Bogu. Oczywi�cie s� oni na ró�nym stopniu rozwoju, zwa�ywszy 
�e miliony ludzi w Indiach ma swego Guru; nieraz s� jeno biegli w Pi�mie i to w jego literze tylko, ale 
nierzadko �wi�tobliwi i rozumni. Czysto�� w tradycji hinduskiej obejmuje zupełny celibat przed 
mał�e�stwem, a potem obcowanie tylko z własn� �on� i to ograniczane wielu zwyczajami i 
wskazówkami tradycyjnymi. W dawnych prawach Manu znajduj� si� szczegółowe wskazówki. Celem 
mał�e�stwa s� dzieci - zwłaszcza syn, co było i jest uwa�ane za społeczny obowi�zek - oraz wspólne 
spełnianie Dharmy; wiele religijnych obowi�zków mo�e by� spełnianych tylko we dwoje, razem; a w 
ogóle rola kobiety jest bardzo czcigodna i pełna dostoje�stwa, "�ona" znaczy towarzyszka w 
spełnianiu Dharmy.  

Strofa 15 - "Ustne obowi�zki" to pewne codzienne modlitwy, czytanie Ksi�g itp. w�ród Braminów 
powtarzanie naj�wi�tszego "Mantramu" tzw. - Gajatri, przepi�knej modlitwy - zdaje si� najbardziej 
staro�ytnej, w ka�dym razie w Aryjskiej rasie - wzywaj�cej błogosławie�stwa "
wiatło�ci boskiej", aby 
obudziło si� i rozwin�ło w nas duchowe pojmowanie; powierza si� j� ka�demu chłopcu, w pi�knym 
obrz�dzie, około dwunastego roku �ycia. Odmawia si� j� zawsze cicho i nie powinno si� gło�no przy 
nikim powtarza�.  

Strofa 19 - Przez stałe �wiczenia Jogi mo�na rozwin�� w sobie ró�ne moce i władze niezwykłe, 
których u�ycie zale�y od jednoczesnego moralnego poziomu; je�li ten jest niski, przy du�ej woli i 
zaci�to�ci w wysiłku - zdobyte moce mog� by� i dla szkodzenia innym u�yte; co stanowi tzw. "czarn�" 
tj. zł�, szkodliw� magi�.  

Strofa 21 - To powiedzenie jest niezmiernie ciekawe, bo nawet sama mo�no�� "odwdzi�czenia 
si�" pozbawia dar jego cech harmonii i czysto�ci; tym wi�cej "liczenie na wzajemno��", gdy� tak w 
miło�ci jak i w darzeniu jest to interesowne, nie "czyste", nie dla "rzeczy samej w sobie", a wi�c jest 
mniej lub bardziej ukryta form� handlu, "ja tobie tyle, a ty mnie tyle" i nie zasługuje ani na miano 
miło�ci ani darzenia. Ta sama my�l w: "niech twoja lewica nie wie co czyni prawica".  

Strofa 23 - Ksi�gi zwane "Brahmany" obejmuj� ró�ne przepisy i wskazówki dotycz�ce rytuałów, 
obrz�dów i ofiar; mo�na by je pod pewnym wzgl�dem nazwa� ksi�gami liturgicznymi.  

Strofa 28 - Prawda wewn�trzna ka�dego uczucia, my�li lub czynu, cho� mo�e nie by� od razu 
dostrzegalna i widoczna, decyduje o istotnej ich warto�ci, która w �wiecie nie widzialnym a 



54 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

rzeczywistym, jest nieomylnie oceniana, "mówi" za siebie. Warto�� ka�dej rzeczy, to jej wewn�trzna 
tre�� a nie jej pozorny wygl�d. Sat to wła�nie ta tre��; A-sat; jej brak. 

  

ROZMOWA OSIEMNASTA 

 Ard�una mówi:  

1.        Pragn� pozna�, o Kriszno pot��ny, istotn� tre�� tego, co odej�ciem od �wiata czyli - 
Sanjas�, a co wyrzeczeniem si� zowie.  

Pan rzecze:  

2.        Zaniechanie z po��da� zrodzonych czynów, odej�ciem od �wiata nazywali m�drcy, a 
wyzbycie si� pragnienia jakichkolwiek czynu owoców - prawdziwym wyrzeczeniem mieni�.  

3.        "Nale�y zaniecha� działania, bowiem ono cierpienie sprowadza", mówi� niektórzy biegli w 
Pi�mie; "Ofiar, wewn�trznego wysiłku, darów miłosierdzia, oraz czynów szlachetnych nie nale�y 
zaprzestawa� nigdy", mówi� inni.  

4.        Co my�l� o wyrzeczeniu powiem ci, o najlepszy z Bharatów; wyrzeczenie równie� trojakiego 
bywa rodzaju, o Ard�uno mocarny.  

5.        Ofiar, darów miłosierdzia, czynów z wewn�trznego płyn�cych wysiłku, nie nale�y nigdy 
zaniedbywa�, bowiem te serca ludzi my�l�cych zawsze oczyszczaj�.  

6.        Lecz i te czynno�ci bezinteresowne by� musz�, pełni� je nale�y na �adn� nie licz�c nagrod�, 
jest to Moje niewzruszone przekonanie, o Parto.  

7.        Porzucanie zalecanych czynno�ci nigdy nie jest słuszne, ze spaczonego wynika my�lenia, z 
ciemnoty si� rodzi.  

8.        A kto usuwa si� od czynu tyko dlatego i� jest uci��liwy, lub z obawy fizycznego cierpienia, 
ten zaprawd� interesowne, nami�tne pełni wyrzeczenie, które �adnej nie stanowi zasługi.  

9.        Lecz ten, kto obowi�zek wykonywa prosto, "bo spełniony by� musi", odrzucaj�c wszelkie 
upodobania i nadzieje nagrody, tego wyrzeczenie bezinteresowne jest i pełne harmonii, Ard�uno.  

10.     Człowiek, który si� tak wyrzeka, bez waha�, z my�l� spokojn� a sercem czystym - ten nie 
uchyla si� od czynów przykrych, nie przywi�zuje do przyjemnych.  

11.     Zaprawd� nikt z istot wcielonych nie mo�e całkowicie działania zaniecha�; ten si� wyrzeka 
prawdziwie, kto �adnych owoców swych czynów nie pragnie.  

12.     Człowiek samolubny i interesowny, pracy swej zbiera trojaki plon: przyjemny, przykry oraz 
radosny z przykrym pospołu; lecz ten, który si� wyrzekł - od wszelkich plonów jest wolny.  

13.     Usłysz teraz ode Mnie, o mocno-or��ny, o pi�ciu czynnikach, które s� - wedle filozofii 
Sankhji - wszelkiego działania przyczyn�.  

14.     S� to: działacz, ciało, ró�ne jego organa, rozliczne rodzaje energii, oraz Duchy kierownicze 
jako czynnik pi�ty.  

15.     Te pi�� czynników to sprawcy ka�dego czynu, czy b�dzie on dobry czy zły, my�l�, mow�, 
czy działaniem spełniany.  

16.     Jako �e tak jest, ten który - dzi�ki nikłemu rozpoznawaniu - siebie samego uwa�a za 
jedynego czynów swych sprawc�, zaiste spaczony ma s�d i nie widzi jasno.  

17.     Lecz człowiek od samo�ci swej całkowicie wolny, dalekowidz�cy i o czystym s�dzie, nawet 
�mier� tych ludzi powoduj�c nie b�dzie zabójc� , ani czynów swoich niewolnikiem.  

18.     Poznanie, przedmiot poznawany, oraz poznaj�cy - oto trojaki działania impuls; narz�dzie 
czynu, czyn i jego sprawca - oto trzy nieodzowne działania składniki.  

19.     Wiedza, czyn i działacz równie� trojakiego bywaj� rodzaju, zale�nie od przewagi w nich 
jednej z trzech Gun Przyrody; posłuchaj o nich, o Parto.  

20.     Wiedza, która widzi jedyn�, niezmienn� Istno�� we wszystkich istotach, Jedno�� w wielo�ci, 
Niepodzielne w podzielnym, wiedz, o Ard�uno, i� w harmonii ma swoje �ródło.  



55 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

21.     Wiedza, która uwa�a �ycie poszczególnych istot za odr�bne i w ka�dej z nich inne, 
niezdolna dojrze� zasadniczej jedno�ci w�ród wielorako�ci, z rozproszenia i Rad�asu płynie.  

22.     A ta, która ka�dego oddzielnego trzyma si� zjawiska, jakby cało�� przedstawiało, niezdolna 
ogarn�� szerzej, ni uchwyci� tre�ci i przyczyny, z ciemnoty pochodzi.  

23.     Czynno�� z naszym obowi�zkiem zgodna, bezosobista od pragnienia nagrody wolna, bez 
niech�ci bez niech�ci jak i nami�tnego chwytu, jest pełna harmonii.  

24.     Za� czyn samolubny, z ch�ci zaspokojenie swych pragnie� podj�ty, lub te� z 
niewspółmiernym wykonywany wysiłkiem, z nami�tno�ci płynie.  

25.     A czyny na bł�dnych zało�eniach oparte, w ułudzie pocz�te, nie bacz�c na mo�liwo�ci jak i 
na sw� zdolno�� oraz konsekwencje - mo�liw� szkod� lub krzywd� dla innych - z ciemnoty i 
za�lepienia pochodz�.  

26.     Człowiek wolny od przywi�za�, bezinteresowny, wytrwało�ci pełen i zapału, a w powodzeniu 
jak i kl�sce jednaki, zwany jest działaczem czystym i pełnym harmonii.  

27.     Za� nami�tnie ze sw� prac� zwi�zany, chciwy i ��dny jej plonów, o interesownych lub 
nieszlachetnych pobudkach, a w �rodku nieraz gwałtowny i okrutny, tylko własn� rado�ci� i troska 
powodowany, taki działacz jest nami�tno�ci podległy.  

28.     Nieopanowany, brutalny, uparty, przebiegły i do n�dznych zdolny czynów, leniwy, 
niezdecydowany, łatwo wpadaj�cy w rozpacz, taki działacz jest gnu�ny i ciemny.  

29.     Rozpoznawanie jak i wytrzymało�� równie� trojakiego bywaj� rodzaju, zale�nie od przewagi 
cech; posłuchaj o nich, Ard�uno.  

30.     Rozpoznawanie, które wie czym jest czyn a czym wyrzeczenie; co nale�y, a czego czyni� 
nie nale�y; czego trzeba a czego nie trzeba si� obawia� i widzi jasno co dusz� wi�zi a co j� wyzwala, 
to jest pełne harmonii, o Parto.  

31.     Rozpoznawanie, które o tym co złe, a co dobre spaczone ma poj�cie i nie widzi jasno co 
nale�y, a czego nie nale�y, to jest nami�tno�ci� przy�mione.  

32.     Za� rozpoznawanie tak zm�cone, �e dobre bierze za złe, a złe za dobre i wszystko widzi na 
opak, ciemnot� jest i za�lepieniem, Ard�uno.  

33.     Wytrwało�� w opanowaniu Jog� biegu my�li, działania zmysłów i �ywotnych tchnie�, ta, o 
Parto, z harmonii pochodzi.  

34.     Lecz ta wytrwało��, co z po��dania plonów uparcie si� trzyma obowi�zków, oraz za 
bogactwem i rozkosz� goni, to o Parto, nami�tno�ci jest pełna.  

35.     A ta, co z uporem głupoty w ospało�ci trwa, w strachu, trosce, rozpaczy, a tak�e w pró�no�ci 
i pysze, taka wytrwało��, Ard�uno, jest ciemnoty wyrazem.  

36.     A teraz usłysz ode Mnie, o Bharato mocarny, o trzech rado�ci odmianach: ta, któr� człowiek 
w samoopanowaniu znajduje, która kres kładzie wszelkiemu cierpieniu,  

37.     a cho� na pocz�tku zdawa� si� mo�e piołunem, z czasem staje si�jako miód słodka, taka 
rado�� jest pełna harmonii i ze szcz�snego poznania Ducha pochodzi.  

38.     Lecz ta, co ze zjednoczenia organów zmysłów  z po��da� przedmiotem si� rodzi, i na razie 
jest jak nektar upojna, a potem si� w jad obraca i gorycz� poi, taka rado�� z nami�tno�ci płynie.  

39.     A ta, co zarówno na pocz�tku jak i przy ko�cu tylko odurza i łudzi, co z ospało�ci, bezwładu i 
lenistwa pochodzi, jest bezmy�lna i ciemna.  

40.     Nie ma ani jednej istoty na ziemi, ani tez na niebie - po�ród 
wietlistych - która od tych 
trzech, z Przyrody zrodzonych cech, byłaby woln�.  

41.     Powołania Braminów, Ksztriów, Wajszjów i Szudrów, o wrogów zwyci�zco, wyznaczone 
zostały zale�nie od  wła�ciwo�ci z ich własnej, wewn�trznej zrodzonych natury.  

42.     Pogoda, spokój, samoopanowanie, wysiłek wewn�trzny, czysto��, przebaczenie, 
wyrozumiało��, prawo��, a tak�e m�dro�� i wiedza, wiara w duchowe prawdy, oto Dharma Bramina 
płyn�ca z jego własnej natury.  



56 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

43.     Dzielno��, m�stwo, hart, dostoje�stwo, silna wola, szybko�� decyzji, zr�czno��, 
stanowczo��, a tak�e niezdolno�� do ucieczki z pola bitwy; szlachetno��, hojno��, wielkoduszno�� 
oraz dar rz�dzenia - oto powołanie Kszatrii, z jego własnej płyn�ce natury.  

44.     Uprawa roli, hodowla bydła, handel, przemysł i rzemiosło, oto Wajszji zadania, z jego 
własnej wynikaj�ce natury; za� praca fizyczna i słu�ba, to naturalne Szudry zadanie, z jego 
wrodzonych wynikaj�ce skłonno�ci.  

45.     Ka�dy mo�e osi�gn�� doskonało�� całym sercem pełni�c swe własne, z natur� jego zgodne 
zadanie. Posłuchaj, o Ard�uno, jak zdobywa doskonało�� człowiek, który powołaniu swemu jest 
wierny.  

46.     Jedyny, który wszech�wiat powołał do bytu i wszystko�� przenika, uwielbiony jest przez 
człowieka najlepiej własnego zadania rzetelnym spełnianiem, i to go wprost ku doskonało�ci wiedzie.  

47.     Lepsz� jest własna Dharma, cho�by najskromniejsza, ani�eli cudza cho�by najlepiej 
spełniana. Kto własne pełni zadanie, z jego prawem wewn�trznym zgodne, ten nie popada w grzech.  

48.     Od przyrodzonego obowi�zku nie nale�y si� uchyla�, o synu Kunti, cho�by wykonywanie 
jego było pełne usterek. Wszystkie poczynania człowieka s� jak ogie� dymem, niedoskonało�ci� 
przy�mione.  

49.     Człowiek wolny od wszelkich przywi�za� i pragnie�, o naturze całkowicie Duchowi poddanej, 
przez wyrzeczenie w najwy�sz� doskonało�� wchodzi i ponad wszelk� wznosi si� Dharm�.  

50.     A jak ten, który w doskonało�� si� wzniósł, Brahmana dosi�ga ów najwznio�lejszy m�dro�ci 
stan, usłysz teraz pokrótce ode Mnie, o synu Kunti.  

51.     Człowiek w czystym Rozumie stale skupiony, nieczuły na d�wi�k i wszelkie inne zmysłów 
przedmioty, czysty, wolny od ��dzy i zło�ci,  

52.     wstrzemi��liwy, o mowie, my�li i ruchach ciała w pełni opanowanych, samotno�ci 
rozmy�laniu i Jodze oddany, w bezinteresowno�ci znajduje ostoj�,  

53.     spokoju pełen, a od wszelkiego poczucia "ja" i "moje" całkowicie wolny, zuchwalstwa, pychy, 
chciwo�ci i gniewu do cna wyzbyty, bezosobisty i cichy, zaprawd� w Brahmana godzien jest wst�pi�.  

54.     A gdy si� z Wieczystym zjednoczy i w Duchu Radosny trwa, nie smuci si� ju� ani pragnie, 
dla wszystkich istot jednaki, miło�� ku Mnie najwy�sz� i najgł�bsze osi�ga samooddanie.  

55.     Przez miło�� t� Mnie w całej prawdzie poznaje, a gdy Mnie zna i wie kim i czym jestem w 
istocie, natenczas z najwy�szym jednoczy si� Bytem.  

56.     Nadal wszystkie wypełnia czynno�ci, lecz we Mnie nieustannie przebywa i przez łask� M�, w 
Mój wieczysty i niezniszczalny wchodzi Przybytek.  

57.     Wyrzekaj�c si� sercem czynów wszelakich, Mnie je po�wi�caj, skupiony we Mnie, a w Jodze 
duchowego rozpoznawania całkowicie oddany, dusz� cał� przyjd� do Mnie, Ard�uno.  

58.     Je�li całym sercem zjednoczysz si� ze Mn�, tedy przez M� wszystkie przezwyci��ysz 
przeszkody; lecz je�li zarozumiało�ci� i samolubstwem wiedziony, nie zechcesz Mnie słucha� - kl�sk� 
sobie zgotujesz.  

59.     Samo�ci� i pycha za�lepiony mówisz: "nie b�d� walczył"; prózna twa ch��, własna natura 
ci� do tego zmusi.  

60.     Własnym czynem zwi�zany z twej przyrodzonej płyn�cym natury, to, od czego w za�lepieniu 
swym uchyli� si� pragniesz, to wła�nie, o dynu Kunti, poniewoli zmuszony b�dziesz czyni�.  

61.     Pan w sercu ka�dej przebywa istoty, Ard�uno i moc� Swej nieuchwytnej Pot�gi - Maji - 
wszystkie twory do nieustannych zniewala obrotów, jakoby na wielkim kołowrocie garncarza.  

62.     W Niego, Bharato, istot� cała si� schro�, a przez łask� Jego i pokój najwy�szy i wieczysty 
osi�gniesz Przybytek.  

63.     Otom ci powierzył m�dro�� ponad wszystkie tajemnice tajn�; wniknij w ni� gł�boko, Ard�uno, 
a wówczas czy� jako chcesz.  

64.     Raz jeszcze usłysz Moje najwy�sze, ze wszystkich najtajniejsze Słowo, przeze Mnie 
umiłowany ty� jest przeto dla dobra twego wyjawi� ci je, Ard�uno.  



57 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

65.     We Mnie pogr�� tw� my�l, �arliw� wielbij Mnie miło�ci�, Mnie po�wi�caj rzecz ka�d�, Mnie 
cze�� najwy�sz� oddawaj - a wst�pisz we Mnie, zar�czam ci to, bo� drogi Mi jest.  

66.     Obowi�zków zaniechaj wszech i we Mnie  wejd�, Ard�uno; nie troszcz si�, Ja z grzechów ci� 
wyzwol�.  

67.     Nie mów o tym, co ci mówi�, tym, którzy nie wiedz� czym miło�� jest, czym samooddanie 
prawdziwe, ni rzetelny wysiłek wewn�trzny, którzy nie s� ku słuchaniu skorzy, lub słowem Mnie 
zniewa�aj�.  

68.     Lecz ten, który ow� tajemnic� najwy�sz� przeka�e ludziom, którzy oddani Mi s�, tym samym 
swej wielkiej miło�ci da dowód i do Mnie przyjdzie niechybnie, o Parto.  

69.     Nie masz w�ród ludzi nikogo, kto by mógł spełni� milsza dla Mnie słu�b� i nie masz na całej 
ziemi człowieka, którego bym bardziej od niego ukochał.  

70.     A ten, który b�dzie zgł�biał t� nasz� �wi�t� rozmow�, ten według Mnie ofiar� m�dro�ci Mi 
zło�y.  

71.     Nawet ten, który z wiar�, a bez w�tpliwo�ci, słucha� jeno b�dzie tej naszej rozmowy, 
uwolniony od zła, dosi�gnie promiennych dziedzin sprawiedliwych.  

72.     Czy� wysłuchał tego, o synu Prity, w skupieniu gł�bokim? Czy rozwiane ju� - z niewiedzy 
zrodzone - wahania twoje, Ard�uno?  

Ard�una rzecze:  

73.     Zniweczony mój bł�d. Przez łask� Twoj� o Niezmienny, pami�� ma przywrócon� została i 
prawd� poznałem. Rozwiały si� me wahania. Ju�em mocny. Uczyni� wedle słowa Twego.  

Sand�aja mówi:  

74.     Otom słyszał t� rozmow� cudown�, Szri Kriszny ze szlachetnym Parta i dreszcz mnie 
przeszedł zachwytu.  

75.     Dzi�ki dobroci Wjasy usłyszałem o tej Jodze najwy�szej a tajemnej, z ust Władcy Jogi, 
Kriszny Samego, com Go na własne ogl�dał oczy.  

76.     Pami�taj�c, wspominaj�c t� �wi�t� i cudu pełn� rozmow� Szri Kriszny z Ard�un�, raduj� si� 
o królu, wci�� i wci�� od nowa.  

77.     Pami�taj�c, wspominaj�c t� Boga posta� najcudniejsz�, granic nie ma mój zachwyt, o królu i 
raduj� si� wci�� i wci�� od nowa.  

78.     Gdziekolwiek jest Kriszna, Jogi Pan, gdziekolwiek jest Parta, łucznik znamienity, tam 
zapewniona jest prawo��, zwyci�stwo i szcz��cie.  

Tak brzmi przesławnych Upaniszadów  
Bhagawad Gity, Pie�ni Pana,  
wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,  
rozmowy Szri Kriszny z Ard�un�  
Cz��� Osiemnasta, zwana:  
JOG� WYZWOLENIA PRZEZ WYRZECZENIE. 

  Tak si� ko�czy Bhagawad Gita  
Pana naj�wi�tsza Pie��...  

Cze�� Szri Krisznie,  
błogosławie�stwo wszech�wiatom,  
pokój wszelkiemu stworzeniu.  

  

PRZYPISKI DO ROZMOWY OSIEMNASTEJ 

Strofa 1 - "Wyrzeczenie" - sanskr. Tjaga.  

Strofa 3 - "Wewn�trzny wysiłek" - Tapas.  

Strofa 7 - "Zalecane czynno�ci" - przez religi� i Pisma �wi�te.  



58 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

Strofa 14 - "Ró�ne organa" - tj. organa poznania i działania (�nanendrijas i karmendrijas). "Duchy 
kierownicze" - uwa�a si� w Hinduizmie i� pot�gi niewidzialne - anielskie, według naszej terminologii - 
bior� o wiele bardziej bezpo�redni udział w naszym �yciu ani�eli si� to zazwyczaj przypuszcza. Jedna 
z wielkich hierarchii tych Duchów zarz�dza dostosowaniem skutków naszych dawnych czynów, my�li i 
uczu�, do "pojemno�ci" naszej obecnej psychiki, bo zbyt wielka ilo�� cierpienia - cho� stworzonego 
przez nas samych - w tym �yciu mogłaby zmia�d�y� człowieka, a kierowniczym Mocom - 
Wykonawcom Woli Jedynej - zawsze chodzi by cierpienie było nauk�, by pomogło w drodze wzwy� i w 
odkrywaniu niezłomnych praw rz�dz�cych wszech�wiatem i człowiekiem. Duchy Kierownicze, b�d�ce 
równie� wyrazicielami Najwy�szego Prawa, czuwaj� wci�� nad człowiekiem, usiłuj� pomóc (gdy im na 
to "pozwala") współdziała� ze wszystkim co w nim jest istotne i kierowa� ku Prawdzie.  

Strofa 18 - Impuls do działania płynie zawsze z jakiego� "poznania", z jakiej� "wiedzy" lub z reakcji 
na kontakt z jakim� przedmiotem; albo te� z wn�trza samego człowieka tj. poznaj�cego, z jego woli, 
t�sknoty, po��dania itp. "Narz�dzia czynu" - to wy�ej wymienione organa zmysłów.  

Strofa 31 - Wszelkie nami�tne podej�cie do rzeczy skrzywia jej ocen�, zabarwia stronno�ci� s�d; 
to co si� nam podoba, co zaspokaja nasze po��dania, jeste�my skłonni uwa�a� za dobre; a to co 
przykre - za złe. Dla bezstronnego, rzetelnego  

rozpoznawania potrzebny jest spokój, czynna intuicja, beznami�tno��, �ywo�� "sumienia", które 
nie jest niczym innym jak głosem wypływaj�cym z naszych przeszłych do�wiadcze�, z ich syntezy.  

Strofa 33 - "	ywotne tchnienia" to pr�dy energii �ywotnej - Prany - płyn�cej z oddechu, a 
rozszczepianej czyli ró�nicowanej w organizmie dla tym łatwiejszego przyswojenia jej przez ro�ne jego 
organa.  

Strofa 34 - Nieraz trzymamy si� naszych obowi�zkowych czynno�ci z zaci�to�ci� i zaciekłym 
uporem, nie dlatego, �e je uwa�amy za słuszne i dobre, a z nami�tnego, nieraz �lepego i 
egoistycznego przywi�zania do nich, lub te� pełnego po��dliwej chciwo�ci, obiecuj�cej sobie zyski i 
sowite nagrody (w tym, czy w innym �wiecie). Tak� wła�nie jest wytrwało�� w zdobywaniu maj�tku np. 
lub w upartym pi�ciu si� do zaszczytów i stanowisk.  

Strofa 36 - "W samoopanowaniu znajduje" - słowo samoopanowanie nie oddajewielostronno�ci 
słowa Abhjasa, jest stałe �wiczenie si� w jodze i czuwanie nad czynem i skupienie my�li na jednym, 
najdro�szym duchowym przedmiocie, itp.  

Strofa 37 - "Jako miód słodka" - dosłownie "jako nektar nie�miertelno�ci" czyli Amrita.  

Strofa 41 - Cztery "Warny" tj. staro�ytne podziały społeczne, na psychologicznych wrodzonych 
cechach oparte, pó�niej zwane kastami: Braminów - których powołaniem było kapła�stwo, nauka, 
o�wiata, pedagogika, filozofia, wszelkie nauczanie, a dozwolone były i pewne r�czne "czyste" zaj�cia; 
Kszatriów - wojowników, rycerzy, obro�ców społeczno�ci, administratorów, prawodawców, rz�dz�cych 
itd.; Wajszjów - kupców, przemysłowców, rzemie�lników, ziemian itd.; i Szudrów - rolników, 
pracowników r�cznych, słu��cych itp.  

Strofa 42 - i nast�pne zwrotki zwłaszcza:  

Strofa 45 - Dharma przyrodzona, na wewn�trznych cechach oparta, najwła�ciwsza, jako 
wewn�trznym prawem danej istoty wyznaczona, nazywa si�: Swadharma.  

Strofa 46 - Spełnienie jej rzetelne jest wykonywaniem tego, czego wymaga miejsce, które nam 
Bóg (Karma tj. Jego Prawo) wyznaczył we wszech�wiecie, w narodzie i społeczno�ci; jest wi�c 
"najlepszym" "współdziałaniem" z Nim, a wi�c i najkrótsz� drog� ku doskonało�ci. Obszerne 
wyja�nienie na ko�cu ksi��ki.  

Strofa 47 - Inna wersja: "lepsz� własna Dharma (Swadharma) cho�by pozbawiona zasługi, ani�eli 
najwspanialsza...". "Z wewn�trznym zgodne prawem" tu nie Dharm�, a: "przez własn� Bhaw� czyli 
stan wewn�trzny nakazanym".  

Strofa 51 - "W czystym Rozumie" czyli Buddhi, tj. Rozumie prze�wietlonym Duchem - Atm�, 
Rozumie intuicyjnym, bezpo�rednio poznaj�cym prawd� zjawisk i ludzi, przez jednoczenie si� z ich 
tre�ci�, poza pozorem i powierzchni�. "Wolny od ��dzy i zło�ci" - dosłownie od wszelkich przejawów 
sił przyci�gania i odpychania.  

Strofa 55 - "Kim i czym" - zdaje si� by� charakterystycznym podkre�leniem obecno�ci Boga we 
wszystkich przedmiotach i zjawiskach wszech�wiata. Inna wersja: "Mej mocy". Komentatorzy  ró�nie 
tłumacz� i wyja�niaj� - "Byt" to TAT. Inna wersja" "Przez miło�� t� do Mnie przychodzi i poznaje M� 



59 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

wielko�� i czym jestem w istocie i w przejawach Moich, a to poznanie zdobywszy wchodzi w 
najwy�szy Byt - To (Puruszottama).  

Strofa 57 - Inna wersja: "dusz� cał� wejd� we Mnie Ard�uno".  

Strofa 60 - "Własnym czynem (albo obowi�zkiem) zwi�zany" tj. płyn�cym z nieodpartej 
konieczno�ci, zarówno własnej natury jak i swej przeszło�ci (tego i poprzednich �ywotów), któr� 
przygotowali�my pewne nieodzowne skutki, które dzi� musz� si� wyładowa�. Tak� zdaje si� by� 
konieczno�� walki dla Ard�uny, nie tylko jako Dharma Kszatrii ale i jego osobist� przeszło�ci� 
przygotowany mus - Swabhawy. Dosłownie: "uwikłany w działanie z twej własnej Bhawy zrodzone".  

Strofa 61 - "Moc� swej nieuchwytnej Pot�gi" - czyli Maji twórczej, pot�gi Jego my�li.  

Strofa 66 - Najsłynniejsza chyba zwrotka całej Gity. Inna jej wersja: "Zapomnij wszelkich Dharm i 
we Mnie jednym znajd� swój schron". Na podstawie tych słów powstały niezliczone Zakony i 
indywidualne Sanjasy; do dzi� uwa�a si�, �e ka�dy kto po�wi�ca si� szukaniu Boga, a wyrzeka si� 
�wiata, ma prawo odrzuci� wszystkie rodzinne i społeczne obowi�zki.  

Strofa 73 - "Pami�� ma przywrócona została", albo: "wróciła mi pami��" albo te�: "zdobyłem teraz 
m�dro��", ale pierwsza wersja zdaje si� by� �ci�lejsza, a wykazuje i� Ard�una ju� t� wiedz�  z dawna 
posiadał, a tylko uległ na chwil� przy�mieniu jej pod wpływem konfliktu, obowi�zków i bolesnej, a 
bardzo trudnej sytuacji.  

Strofa 75 - "Dzi�ki dobroci Wjasy" - m�drzec Wjasa o niezwykłej władzy i pot�dze daje Sand�aji 
wewn�trzny wzrok, tzw. "jasnowidzenie" - dzi�ki któremu mo�e Widzie� na odległo�� cały przebieg 
bitwy i obserwowa� wszystko co si� dzieje na Polu Kurukszetry, aby móc zdawa� spraw� �lepemu 
królowi Dritarasztrze. Cała Bhagawad Gita jest w ten sposób opowiadana.  

Strofa 78 - "Zwyci�stwo i szcz��cie" - niektórzy tłumacz�: "chwała, dobrobyt i niewzruszone Prawo 
sprawiedliwo�ci lub Dobra". Pierwsza wersja odpowiada według mnie znacznie wi�cej duchowi Gity i 
wpływowi Szri Kriszny.  

  

do   bezpo�redniego postrzegania metafizycznych i mistycznych prawd (tj. prawd   dotycz�cych 
�wiata w nas i �wiata poza nami).   Powołanym do tego wysiłku mo�e by� ka�dy, byle o�ywiało go 
gor�ce a   bezkompromisowe pragnienie znalezienia prawdy; pragnienie tak silne, tak   pochłaniaj�ce, 
by człowiek zoboj�tniał na wszystko co bezpo�rednio do niej nie   prowadzi. Oboj�tno�� na wszystko 
co w szukaniu tym nie jest pomocne jest   pierwszym krokiem na tej drodze szukania, zwanej 
Jog�.   Nast�pnym jest urobienie charakteru według pi�ciu prawideł post�powania i   przyzwyczajenie 
si� do �ycia w duchu całkowitego wyrzeczenia.   Oto reguły według których powinien �y� Jogi:    

1.        Ahimsa - nie odbieranie �ycia i nie przyczynianie bólu ni krzywdy �adnej   �ywej istocie.  

2.        Satja - prawda, unikanie wszelkiego kłamstwa, wprowadzania w bł�d,   nie�cisło�ci.  

3.        Asteja - wyzbycie si� po��dania jakichkolwiek przedmiotów ułatwiaj�cych    lub 
uprzyjemniaj�cych �ycie, a nawet pragnienia samego �ycia tj. fizycznego   istnienia.  

4.        Brahmaczaria - celibat; całkowita czysto�� w �yciu fizycznym.  

5.        Apawigraha - ubóstwo, zadawalanie si� małym, ograniczanie swych potrzeb do   minimum 
koniecznego dla zachowania zdrowia.  

  Wraz z usiłowaniem uregulowania całego swego �ycia wedle tych wskaza� powinien   te� przyj�� 
dyscyplin� wewn�trzn�, znan� pod ogólnym mianem Nijama, a   składaj�c� si� równie� z pi�ciu cnót:  

1.        Siaucza - czysto�� my�li, uczu�, pragnie�, bezinteresowno�� i   bezosobisto��.  

2.        Titiksza - pogoda, zadowolenie z ka�dej rzeczy jak� nam �ycie przynosi,   przyjmowanie 
złego czy dobrego zawsze z u�miechem.  

3.        Tapasja - wewn�trzny intensywny wysiłek - skupienie my�li, nie rozpraszanie   jej na �adne 
szczegóły, koncentruj�c j� z cał� moc� ku jednemu celowi. Tapas   jest uwa�any za podstaw� Jogi, 
pot�g�, która zwyci��a wszelkie przeszkody, to   jakby samo-ofiarny płomie� wewn�trzny. Znane jest 
zdanie: "Tapasem Brahman   stwarza �wiat".  

4.        Smarna - studia, wczytywanie si� w teksty metafizycznych i religijnych ksi�g.  



60 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

5.        Szradha - wiara w Boga, zaufanie do swego Guru, jak i wiara w siebie, w   prawa kosmiczne 
i psychologiczne, dzi�ki którym �aden wysiłek nie ginie i   wcze�niej czy pó�niej musi przynie�� 
po��dany skutek.  

  Dla przygotowania organizmu fizycznego do trudnych praktyk podczas których nie   powinien by� 
przeszkod�, słu�y specjalny induski system Asanów tj. pozycji   ciała z których du�ej ilo�ci (84) z 5 lub 
6 praktykuje si� od pocz�tku; chodzi   o przyzwyczajenie ciała do pozycji siedz�cej, wygodnej, a nie 
skłaniaj�cej  do   snu, w której mogłoby trwa�  długie godziny bez zakłócania  kr��enia 
pr�dów   �ywotnych i obiegu krwi oraz działania soków trawiennych.   Jogowie hinduscy �wicz� si� 
zazwyczaj w paru odmianach pozycji siedz�cej ze   skrzy�owanymi nogami; (Sukf-asana, Sidhasana, 
Padmasana) a mistycy muzułma�scy   (szkoła sufizmu) lubi� pozycj� siedz�c� z kolanami 
podniesionymi do podbródka,   a r�koma skrzy�owanymi na kolanach.   Nast�pn� prac� maj�c� 
niezmiernie wa�na znaczenie jest tzw. - Pranajama, nauka   oddechu i kierowania pr�dami �ywotnej 
energii. Jest to nauka trudna i długa,   ale mo�liwo�ci jej s� niemal nieograniczone; bardzo 
niebezpieczna , bowiem   nieumiej�tne stosowanie trudniejszych �wicze� mo�e prowadzi� nie tylko 
do   choroby serca, ale i powa�nych zaburze� nerwowych, tote� tylko pod osobistym   kierunkiem 
Guru - tj. nauczyciela w Jodze - wchodzi si� w jej bardziej zło�one   arkana, a prowadz� one do wielu 
tzw. "cudów", jak unoszenie si� w powietrzu,   chodzenie po wodzie lub roz�arzonych w�glach, 
przedłu�anie własnowolnie �ycia,   itd. co nale�y do rozwoju psychicznych utajonych w człowieku 
władz, ale mo�e   nie mie� nic wspólnego z prawdziw� Jog� Ducha; rozwijanie tych 
psychicznych   władz nale�y do tzw. Hata-jogi, która nie zalicza si� do Jogi duchowej, cho�   ma ten 
sam cel.  

  Proste, pocz�tkowe �wiczenia Pranajamy mog� by� dost�pne dla ka�dego, a   uregulowanie 
oddechu tak aby si� stał samorzutnie równy, cichy i gł�boki, jest   nieodzownym wst�pem do �wicze� 
my�lowych, zwanych Pratiahara, w których chodzi   o opanowanie my�li, eliminuj�c z niej wszystko 
zb�dne, znikome i nieistotne,   odrywaj�c i odwracaj�c j� niejako od wszystkiego co nie jest potrzebne 
i   pomocne w szukaniu Prawdy i pracy Jogi. 
wiczenia te prowadz� do nast�pnego   etapu, gdy my�l 
uczy si� skupia� na jednym przedmiocie z wykluczeniem   całkowitym innych - jest to tak zwana 
Dharana; dopiero osi�gn�wszy du��   umiej�tno�� takiej koncentracji mo�na przej�� do stadium 
nast�pnego, zwanego   Djanam, czyli medytacja wła�ciwa. Chodzi w niej o utrzymanie przed 
"okiem   my�li" jednego przedmiotu, zdania, cnoty, rozpatruj�c je ze wszystkich stron,   wnikaj�c w 
rdzenn� ich natur� i utajone "Słowo"; odkrywa coraz nowe, dot�d   nieuchwytne ich znaczenia i 
aspekty; jednocz�c si� z nimi �wiadomo�ci�. Tematy   medytacji s� zazwyczaj religijne i metafizyczne 
- a wgł�bianie si� takie i   ł�czenie si� z nimi prowadzi do ich poznania własnym 
wewn�trznym   do�wiadczeniem, do rozszerzania si� �wiadomo�ci w to nad czym rozmy�lamy.   Gdy 
si� ju� du�� osi�gnie wpraw� w medytacji po latach regularnych codziennych    �wicze�, mo�e si� 
pozna� jej wy�sze stadia tzw. Samadhi, gdy wszelki ruch   my�li ustaje, wszelkie my�lowe funkcje 
zawisaj� w ciszy, umysł zmienia si�   jakby w tafl� nieruchom� wód, a �wiadomo�� trwa w 
zjednoczeniu z tym, do czego   poprzednio  zbli�ała si� my�l�. Nie ma polskiego wyra�enia dla 
�cisłego   oddania słowa Samadhi - zagł�bianie si�, zapatrzenie, pogr��enie, stopienie   si�, 
zachwycenie, zjednoczenie, uto�samienie, ekstaza - wszystkie oddaj� tylko   w przybli�eniu 
wieloznaczn� tre�� Słowa Samadhi.   Najbardziej charakterystyczn� cech� tego stanu jest owo 
całkowite uciszenie   my�li i uczu�, zawi�ni�cie jakby w bezruchu, w samym bycie, brak 
poczucia   dwoisto�ci: "ja i ...", a nawet w ogóle "ja", trwanie w bezmiarze, w ogromie   tak konkretnym 
i rzeczywistym, �e nasze fizyczne istnienie staje si� wobec   niego cieniem. Wielu �wi�tych i mistyków 
ró�nych religii usiłowało odda� w   słowach to niezrównane do�wiadczenie wewn�trzne, a w Indiach 
spotyka si� setki   Jogów, którzy je znaj�. Stan ten odbija si� w fizycznym znieruchomieniu,   oddech 
staje si� powolny i gł�boki, jakby wewn�trzny - mówi si� o nim w   klasycznych dziełach o Jodze i�: 
"podczas Samadhi oddech zamyka si� w sercu";   oczy s� zamkni�te, rzadziej wpółprzymkni�te, 
niewidz�ce, powieki nie mrugaj�,   wszystkie zmysły s� zupełnie nie wra�liwe na �adne bod�ce z 
zewn�trz, całe   ciało wygl�da jak pogr��one w gł�bokim, zwykłym �nie, z t� ró�nic�, �e 
postawa   siedz�ca jest niezmiennie zachowana. 	adne d�wi�ki, nawet gwałtowne nie   docieraj� do 
�wiadomo�ci, która zdaje si� by� skoncentrowana poza ciałem.   Nagłe i gwałtowne obudzenie 
człowieka z takiego stanu jest niezmiernie   niebezpieczne, powoduje nieraz �mier�.  

  Wszystkie powa�niejsze �wiczenia Jogi, o których tu mowa, odbywaj� si�   zazwyczaj pod 
kierunkiem Guru - człowieka, który sam przeszedł ju� wszystkie   jej etapy, który mo�e czuwa� i 
obserwowa� wszechstronnie stany psychiczne i   do�wiadczenia ucznia, umiej�c czyta� w jego 
my�lach, uczuciach, pobudkach itd.   W rzadkich wypadkach Guru kieruje uczniem na odległo��, 



61 
www.teozofia.org – Teozofia w Polsce 

 
 

porozumienie jest   wówczas psychiczne, ale aby było wyra�ne i jasne wymaga du�ego 
przygotowania   ze strony ucznia; na nieco ni�szym poziomie Guru działa poprzez intuicj�   ucznia, ale 
zachodzi wówczas mo�liwo�� nie�cisło�ci my�lowej jego wskaza�.   Celem całej �mudnej pracy Jogi 
jest oddzielenie �wiadomo�ci od wszystkiego co   jest na zewn�trz lub co wynika z zewn�trznych 
kontaktów, uwolnienie jej od   uto�samiania si� z ciałem, od złudnych poj�� o sobie i �wiecie i powrót 
do   swego �ródła.  

  
wiadomo�� - Duch - jest zawsze niepodzielna, jest ona podstaw� wszelkiej   ci�gło�ci my�li i 
poczucia ja, umo�liwia pami�� i sumienie, wypływaj�ce z   poczucia indywidualno�ci.  

  W wy�szych i najwy�szych stopniach Jogi - tzw. Sawikalpa i Nirwikalpa Samadhi   - poznaje si� 
bezpo�rednim do�wiadczeniem i� �wiadomo�� nasza - tj. Duch -   jest wieczna, niezniszczalna, 
samoistna, niezmienna, samo�iwetlna i dla   istnienia swego �adnych nie potrzebuj�ca dowodów.  

  Na uwag� sceptyk, �e �wiadomo�� si� przecie� przerywa podczas snu, omdlenia,   pod wpływem 
narkozy i ze �mierci�, jak�e wi�c mo�ne mówi� o jej   niezniszczalno�ci, Jogowie hinduscy, z lekkim 
wzruszeniem ramion, odpowiadaj�   �e przy dobrej woli i pewnej ilo�ci pracy, ka�dy si� mo�e 
przekona�, �e te   okresy nie�wiadomo�ci s� tylko pozorne, �e 
wiadomo�� tak samo 
istnieje   podczas nich jak wpierw, jedynie pami�� si� zatraca, jakby ł�cznik pomi�dzy   ni� a 
fizycznym organizmem rozlu�niał si� lub zrywał. Nie potrzeba zbyt   długich �wicze� by zmniejszy� 
przerwy w �wiadomo�ci pomi�dzy jaw� a snem, by   utrzyma� ci�gło�� jej zarówno w dzie� jak w nocy. 
A przy dalszej pracy i   rozwoju, okresy pomi�dzy �mierci� a narodzeniem przestaj� równie� by� 
spowite   mrokiem; pami�� nie przerywa si�, jedno �ycie staj� si� �wiadomym dalszym   ci�giem 
poprzedniego, a okresy pomi�dzy nimi s� wypełnione �yciem, z którego   �wiadomo�� mo�e równie� 
jasno zdawa� spraw� i nie zatraca� o nich pami�ci.   Całkowita ci�gło�� �wiadomo�ci bez wzgl�du na 
to co si� dzieje z ciałem   fizycznym, czy ponad  fizycznymi (tj. przewodnikami my�li i uczu�) a nawet 
z   całym �wiatem wokół nas - który ma te� swoje "dnie i noce" - mo�e by� udziałem   tylko tych, którzy 
doszli do szczytów Jogi i zjednoczyli si� z najwy�sz�   Rzeczywisto�ci�, czyli osi�gn�li Nirwan�, 
pogr��aj�c si� w Bycie Absolutnym.  

 


