1
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Bhagawadqita

ROZMOWA PIERWSZA
Dritaraszta rzek}:

1. Na polu Dharmy, na $wietym polu Kuru zgromadzeni, skorzy do walki, co uczynili moi ludzie,
oraz Pandu synowie, o Sandzajo?

Sandzaja mowi:
2. Ujrzawszy szyki zbrojne Pandéw, ksigze Durjodhana zblizyt sie do Drony, nauczyciela
swego, z tymi stowy:

3. "Spéjrz o mistrzu, na potezne zastepy Pandawow, kiére w szyki bojowe ustawit uczen twdj,
w sztuce bojowej biegty, syn Draupadi.

4, Bohaterowie sg wsréd nich, tucznicy mocarni, Bhimie i Ardzunie réwni - Jujudhana, Wirata i
Drupada, wozu bojowego mistrz;

5. Drisztaketu, Czekitana i dzielny krél Kaszi, Purudzit, Kuntibhodza i silny jako byk - Szajbia;

6. Judhamaniu potezny Uttamudzas chrobry, Subhadra, oraz Drupadi synowie, wszyscy
wielkich wozow bojowych mistrzowie.

7. Poznaj tez, o najlepszy z dwakro¢ urodzonych, najwybitniejszych sposrod nas, dowédcow
mej armii; wymienie ci ich imiona:

8. Ty sam, o Panie, oraz Bhiszma, Karna i Kripa zwycieski, Aszweattaman, Wikarna i syn
Somadatty,

9. oraz wielu innych dzielnych wojownikow, w rézny orez zbrojnych, a w sztuce wojennej

wytrawnych, gotowych zycie swe dla mnie potozy¢ w ofierze.

10. Ta armia nasza pod Bhiszmy dowo6dztwem, zaiste ogromna jest ich za$ wojsko, pod Bhimy
wodzg niedostatecznym sie zdaje.

11.  Wszyscy, wedle rozkazéw, na swoich stanowiskach trwajac, i wy dowddcy, Bhiszme
ochraniajcie z wszech stron".

12.  Wowczas Bhiszma przestawny, z Kaurawow najstarszy, w swa konche poteznie uderzyt, i
rozniost sie dzwiek, jakoby ryk lwa, radujac Durjodany serce.

13. | wraz w odpowiedzi zagrzmiaty muszle i rogi, bebny, piszczafki i traby wojenne, hukiem
gromu napetniajgc powietrze.

14. A wtedy Szri Kriszna i syn Pandu, siedzac w swym rydwanie bojowym, w biate zaprzezonym
rumaki, w swe boskie uderzyli konchy.

15. Kriszna w Panczadzanie swg zadal, Ardzuna w Dewa-datte, a Bhima, o czynach
straszliwych, w swa Paundre potezna;

16.  krdl Judisztira, syn Kunti, w swoja zatrabit, zwang - "Zwyciestwo niezmierne",

zas Nakula i Sahadewa w "Stodko-brzmiacg" i "Klejnoto-kwietng".

17. Podobnie krél Kaszi, tucznik wspaniaty, i dzielny Skandin, wielkiego wozu bojownik,
Drisztadiumna, Wirata i niezwyciezony Satiaki.

18. Drupada i Draupadi synowie i Saubhadra, w mocny orez zbrojny, wszyscy o krolu, z wszech
stron w swoje uderzyli konchy;



2
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

19. az huk niezmierny rozniést sie po ziemi i napetnit niebiosa, wstrzasajac serca synéw
Dritarasztry.

20. Natenczas, widzac Kaurawow w szyku bojowym, z orezem juz do ataku dobytym syn Pandu
- ktérego sztandar wizerunek Hanumana zdobi, - ujat swdj tuk, o krolu,

21. i w te sie stowa, do Kriszny, swego wozu boskiego Woznicy. Ardzuna rzecze: "W $rodku,
pomiedzy dwoma szykami wojsk, zatrzymaj méj woz, o NieSmiertelny,

22. abym przyjrzat sie z bliska stojacym tu, zadza walki ozywionym wojownikom, z ktérymi
zmierzy¢ sie mam za chwile w tym boju;

23. bym spojrzat na zgromadzonych tu w polu rycerzy, gotowych walczyé za sprawe
przewrotnego syna Dritarasztry."

Sandzaja mowi:
24. Ustyszawszy te stowa Ardzuny, o Bharato, Szri Kriszna zatrzymat 6w wéz przestawny w
samym srodku, pomiedzy dwoma szykami wojsk,

25. naprzeciw Bhiszmy i Drony i wszystkich ksigzat ziemi, i rzekt: "Spdjrz tedy synu Prity na
zgromadzonych tu Kaurawéw."

26. | ujrzat Parta ojcow i dziaddw, wujow, stryjéw i braci, syndéw i wnukdw, towarzyszy i przyjaciot,

27. nauczycieli i tesciow, stojacych naprzeciw siebie w posréd hufcow obu, a widzac tych
wszystkich bliskich i krewniakéw, gotowych do boju, syn Kunti,

28. tkniety litoscig, ozwat sie w udrece gtebokiej:
Ardzuna rzecze:
"O Kriszno, widzac tych moich bliskich po stronach obu, zadnych krwi rozlewu,

29. nogi uginajg sie pode mng, a usta wysychajg spalone; drze catym ciatem, a wiosy stajg mi
debem.

30. Gandhiwa wypada z mych rak, a skéra ogniem ptonie, ledwie usta¢ moge. Maci sie moja
mysl.

31.  Ztowrdzbne tez widze znaki, 0 Keszawo, a pozytku w tej bratobdjczej walce nie zdotam
dojrze¢ zadnego.

32. Nie chce zwyciestwa, o Kriszno, ani krélestwa, ani rozkoszy; c6z nam po krolestwie,
Govindo, co po uciechach, a nawet zyciu samym,

33. gdy ci, gwoli ktérym pragna¢ mozemy krélestwa, uciech i radosci, stojg dzis oto powasnieni
ze soba, swe dobra i zycie oddaé gotowi -

34. nauczyciele, ojcowie, i syny, dziadowie i wuje, tesciowie i wnuki, stryjowie, dziewierze i inni
krewniacy.

35. Na zycie ich nie chce nastawaé, o demona Madhu Pogromco, choéby gtowe wiasng potozyé
mi przyszto; nie chce! Nawet za cene wiadzy nad trzema Swiaty, a c6z dopiero dla krélestwa ziemi?

36. Jakaz radosé, o Dzanaradano przynies¢ nam moze usmiercenie syndéw Dritarasztry? Choc¢
oto tuki ich w nas wymierzone, grzech jeno stanie sie naszym udziatem jesli im $mier¢ zadamy.

37. Nie przystoi nam na zycie tych zacnych Kaurawdw, krewnych naszych, godzi¢; zaprawde
pozbawiwszy zycia naszych bliskich, jakze bySmy mogli by¢ po tym szczesliwi, o Kriszno?

38. Jesli oni, zaslepieni chciwoscia, nie widzg zta w niszczeniu rodziny, ni zbrodni w niszczeniu
przyjaciot,

39. czyz my, o Dzanardano, nie powinnismy powstrzymac sie od tego grzechu, my, co widzimy
jasno cate zto jakie idzie w slad za upadkiem rodu?

40. Bowiem wraz z upadkiem rodziny zatracajg sie odwieczne prawa, obyczaje i tradycje rodowe,
a gdy te zanikaja, zaprawde beztad i chaos a-dharmy szerzy sie wsrod rodu.

41. A gdy bezprawie gére bierze wowczas i wsréd kobiet rodu zepsucie sie wkrada, a to, o
Warsznejo, do chaosu spotecznego i Warn pomieszania niechybnie prowadzi.



3
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

42. A to znéw piekio gotuje catemu rodowi, jak i tym co sie stali jego upadku przyczyna;
przodkowie ich bowiem, pozbawieni swietych rytuatéw i ofiar - kul ryzowych i wody, - cierpie¢ rowniez
musza.

43. | tak przez 6w pierwotny grzech, co niszczy rodzine i fad spoteczny niweczy, oraz prastare
narusza tradycje, zatraca sie odwieczne powotanie rodu i rasy, a prawo moralne upada.

44. A wszak méwiono nam zawsze, o Kriszno, iz ci co zatracg swa Dharme rodowa, w piekle
znalez¢ sie musza.

45. Biada nam! oto jak szkaradny grzech popetni¢ dzi§ chcemy, godzac na zycie krewnych
naszych, z zadzy uciech krélewskich i wtadzy.

46. Lepiej zaiste bytoby dla mnie, gdybym bezorezny i wolny od checi odwetu, polegt w tej bitwie
z reki zbrojnych synéw Dritarasztry."

Sandzaja rzekl:

47. Wypowiedziawszy te stowa na polu bitwy, Ardzuna odrzucit swéj boski tuk i kotczan i opadt w
rozpaczy na siedzenie wozu.

Om! Hari Om! Tat Sat.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadoéw
Bhawagad Gity - Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung,

Czes¢ Pierwsza, zwana:

JOGA ROZPACZY ARDZUNY

PRZYPISKI DO ROZMOWY PIERWSZEJ

Strofa 1 - Dharma - obowigzek, powotanie, zadanie zyciowe; réwniez - wewnetrzne prawo i
wyptywajace zen postannictwo; zas A-dharma - to co jest Dharmie przeciwne, a wiec beztad,
bezprawie, nietad, nieprawosé, grzech, chaos, rozprzezenie, rozktad spoteczny.

Strofa 4 - "mistrz wielkiego wozu" - przydomek nadawany najtezszym wojownikom, ktérzy mogli
samotrze¢ stawi¢ czoto dziesieciu tysigcom tucznikow.

Strofa 7 - "Dwakro¢ urodzonych" tytut nadawany czionkom trzech wyzszych kast,
symbolizujgcy narodziny wewnetrzne do zycia wyzszego zycia.

Strofa 12 - "W konche uderzyt" - znak gotowosci do boju; konchy wielkich wojownikow byty
btogostawione specjalnie i bogato zdobne, nieraz tez bywaly darami bogéw jak Ardzuny "Dewata-
datta", czyli "przez bogi dana." Jego kotczan i stynny tuk - "Gandhiwa" byty mu réwniez dane przez
bogi na te wielkg i decydujaca bitwe na polu Kuru.

Strofa 17 - Kaszi - dzisiejszy Banaras.
Strofa 26 - Parta tj. syn Prity czyli Ardzuna.

Strofa 31 - Keszawa (akcent na e) jedno z imion Szri Kriszny, dostownie "$piacy na wodach" - to
jest symbol ducha bozego na wodach nieskonczonosci.

Strofa 32 - Gowinda - jedno z niezliczonych imion Szri Kriszny, dostownie - "pasterz kréw", symbol
dusz ludzkich.

Strofa 36 - Dzanardana imie Szri Kriszny, dostownie - "pogromca ludéw", czyli bojownik o
sprawiedliwosc, ktéry wszedzie o nig walczy i niweczy zto.

Strofa 40 - Tradycje rodu tj. rodowe Dharmy (liczba mnoga) to spoteczne i religijne obowigzki;
podstawy tadu, harmonii i zdrowia spoteczenstwa; a odwrotnos¢ - A-dharma. A ze "Stowem" catej
hinduskiej kultury byta zawsze Dharma, sprzeniewierzenie sie jej jest uwazane za najwieksze zio,
odstepstwo wobec jedynej wiasnej Prawdy i wewnetrznego prawa.

Strofa 41 - Warszneja - imie Szri Kriszny, potomek rodu Wriszni; dostownie - silny, potezny

Strofa 41 - Warna - dawny, na wewnetrznych wrodzonych zdolnosciach i cechach opierajacy sie,
podziat klas spotecznych, czyli kast; gdzie zajecie i fach odpowiadaty skionnosciom i tendencjom
kazdego; gdy te sie zmieniaty przejscie z jednej kasty (Warny) do drugiej byto mozliwe; co spaczyto
sie i zakrzepto z biegiem wiekéw. Obszerniejsze wyjasnienie na koncu.



4
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 42 - symboliczne ofiary kul ryzowych i wody podczas ceremonii podobnej do naszych
dawnych "Dziadéw", gdzie przy modlitwach i piesniach wzywa sie duchy zmartych i wita mitoscig i
btogostawienstwem, ofiarowujac ryz (jak u nas chleb) i wode. Do rytuatu tego przywigzuje religia
Hinduizmu ogromne znaczenie.

Strofa 43 - Powotanie i postannictwo - synonimy Dharmy.

Koniec: Joga, dostownie zjednoczenie, z duchem wystanym (boskim) i z Bogiem; uzywa sie takze
dla oznaczenia systemu réznych ¢wiczen, wgtebian sie w tres¢ rzeczy kazdej, uduchowienia i
wzniesienie w jednos¢ z Najwyzszym, medytaciji oraz umartwien dla osiggniecia tego celu.

Om (lub AUM) wyraza Przedwiecznego; (w tréjcy) Hari - Wisznu; Tat Sat - Byt niewyrazalny,
bezkresny, jedynie rzeczywisty.

Hanuman - (ktérego wizerunek zdobi sztandar bojowy Ardzuny) to wédz ludu Drawidyjskiego,
przyjaciel i najblizszy sojusznik ksiecia Ramy, w jego wojnie przeciw krélowi Lanki (Cejlon)
demonicznemu Rawanie, akcent na pierwsze a)o odzyskanie porwanej przezen Sity temat eposu
Ramajany. Lud Drawidyjski i jego wédz sa tradycyjnie przedstawiani pod postacig matp. Wedtug ksiag
Swietych Hanuman byt wcieleniem wielkiego Dewy (Archaniota) postanym na ziemie przez
Najwyzszego dla pomocy i wspétdziatania z Rama, Hanuman jest wedle tradycji niedoscigtym wzorem
wiernosci i najgoretszej, najzarliwszej mitoéci dla Ramy.

Wymowa imion: (zaznaczam tylko tam gdzie rézni sie od polskiej) Durjodana - akcent na o; Kripa
- na a; Dzanardana - na drugie a. Warszneja - na pierwszym dtugim a, Jujodana - na o.

ROZMOWA DRUGA
Sandzaja rzeki:

1. Do Ardzuny, ogarnietego litoscig i rozpacza , z okiem zmaconym i petnym tez, Szri Kriszna,
demona Madhu pogromca, z tymi zwrdcit sie stowy:

Btogostawiony rzecze Pan:

2. Skad to spada na ciebie, Ardzuno, w tej decydujacej chwili niebezpieczenstwa, tak haniebna,
aryjskiego wojownika niegodna rozpacz co niebo ...... od niestawy wiedzie?

3. Nie poddawaj sie niemocy, o Parto, nie przystoi ci to. Odrzu¢ nedzng matodusznosc¢ i
powstan, wrogow zwyciezco!

Ardzuna mowi:

4. Jakze to mam, o Kriszno, strzaty me w bitwie przeciwko Bhiszmie kierowaé i Dronie, tak ze
wszechmiar godnym czci?

5. zaprawde lepiej pojs¢ w swiat o zebraczym chlebie, anizeli nastawac¢ na zycia tej zacne;j
starszyzny. Pozbawiwszy zycia tych Guru czcigodnych, cho¢ ich chciwos¢ chwilowa uniosta, uczty
tego swiata zdadzg sie nam krwig zaprawne.

6. Ani tez wiem co lepszym bytoby dla nas, by¢ zwyciezonym, czy samym zwyciezyc¢ tych co tu
stojg przed nami, synéw Dritarasztry, a z ktérych $miercig stracimy wszelkg do zycia ochote.

7. Me serce tamie sie w niemocy, a mysl| sie gubi. Nie widze jasno mej Dharmy, nie rozpoznaje
obowiazku. Powiedz mi Ty wyraznie, co jest lepsze, uczniem Twym jestem, btagam Cie, oswie¢ mnie!

8. Nie sgdze tez, aby ten palacy bdl, co mi zmysty wszystkie wysusza, ukoi¢ sie mégt przez
zdobycie chocby najwspanialszego na ziemi krélestwa, a nawet nad swietlistymi wtadania.

Sandzaja rzekl:

9. Ardzuna, wrogéw zwyciezca, po tych stowach do Kriszny zwréconych, dodat jeszcze: "nie
bede walczyt". | umilkt.

10. A Szri Kriszna, o Bharato, do siedzacego tak w zgnebieni, pomiedzy dwoma hufcami wojsk,
z lekkim przemoéwit usmiechem:

Pan rzecze:

11.  Bolejesz nad tymi, nad ktérymi bole¢ nie nalezy, cho¢ skadingd madre moéwisz stowa.
Cziowiek rozumny nad zywym nie boleje, ani nad umartym.



5
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

12. albowiem zaprawde nie byto takiego czasu, kiedym nie istniat Ja, lub ty, lub ci ksigzeta ziemi;
ani tez kiedykolwiek nadej$¢ moze czas, gdy istnie¢ przestaniemy.

13. jak duch - ciat Mieszkaniec - przez jego dziecinstwo, mtodosc¢ i wiek podeszty przechodzi, tak
Z jego Smiercig inne przyobleka ciato. Cztowiek silny nad tym nie boleje.

14.  Zetkniecie nasze z materig - Prakriti - o synu Kunti, rzucajg nas w chtéd i w zar, w rozkosz i
bdl, lecz te sg przemijajace, pojawiajg sie i znikajg; zno$ je wiec meznie, o Bharato.

15. Tylko cztowiek mezny, ktdrego one nie udreczajg i nie smuca, o najlepszy z ludzi, ktéry jest
réwnie spokojny w radosci jak w cierpieniu, staje sie zdolny do niesmiertelnosci.

16. Byt Rzeczywisty nie przestaje istnie¢ nigdy; to, co rzeczywistego nie posiada bytu, trwatym
nie moze sie stac¢. Prawde o nich poznali ci, co wnikneli w tresc¢ i rdzen rzeczy wszelkiej.

17. Wiedz iz Ten, ktéry wszystko rozsnuwa i przenika, niezniszczalny jest. Nikt Niezmiennego
nie moze zniweczyc.

18.  Ciat sg znikome, lecz ten, kitéry ich uzywa, wieczny jest, bezgraniczny, nieskonczony,
niezmienny. A wiec walcz, o Bharato!

19. Prawdy nie widzi cztek, gdy sadzi, ze On zabity by¢ moze, jak i wowczas gdy Go zabdjca
mieni. Nie moze On - ciata Mieszkaniec - ani zabi¢, ani by¢ zabity;

20. albowiem nie rodzi sie On i nie umiera, raz istniejac, nie przestaje istnie¢ nigdy. Bez
poczatku jest i bez konca, trwat, niezmienny, odwieczny; $mier¢ ciata Go nie dotyka.

21.  Czlowiek, wie iz niezniszczalny jest On, samoistny, wiecznotrwaty, urodzeniu ni zmianie
nijakiej nie podlegty, jakze moze on zabi¢, o Parto, i kto moze w nim by¢ zabity?

22. Duch porzuca zuzyte ciato, by nowe przyoblec, jak cztowiek co odziez znoszong na swiezg
zamienia.

23. Orez sie Go nie ima i ogien nie pali, woda nie wilzy, nie wysusza wiatr.

24. Zaprawde nie da sie Go cieciem razi¢, ni spali¢, zwilzy¢ ni wysuszy¢; trwaty, niewzruszony,
wszechprzenikajacy, praodwieczny jest On.

25.  Nieprzejawionym Go zwag, niepojetym, niezmiennym; widzac iz takim jest, czyz bolec
przystoi?

26. Lecz gdybys nawet mniemalt, iz rodzi sie On wcigz i wcigz umiera, to i wowczas, o poteznie
zbrojny, rozpaczaé bys nie powinien,

27. albowiem nieunikniong jest $mier¢ dla tego, ktory sie rodzi, a narodziny dla tego, kto umiera;
a nad uniknionym bole¢ nie nalezy.

28. Niewidzialnym jest poczatek istot zywych, o Bharato, widzialnym srodkowy okres ich zywota
i zndw niewidocznym ich koniec. Gdziez tu do smutku przyczyna?

29. Niepojetym jest On; jako cud niezmierny widzg Go jedni; jako o dziwie nad dziwy mowig o
Nim drudzy; jako o cudzie stuchajg o Nim inni; lecz i méwiac i styszac, zaprawde nikt Go poja¢ nie
zdota.

30. W istocie kazdej zamieszkaty, wieczyscie niezniszczalny jest On; przeto nad zadng istota, o
Bharato, bole¢ nie nalezy.

31. Nie wahaj sie wiec Ardzuno i Dharme peth wtasng; nic bardziej dla Kszartji szczesnego nad
sprawiedliwg wojne.

32. Szczesliwy zaiste ten rycerz, ktéremu taka wyprawa, na ksztatt nieba otwartych podwoi - nie
szukana - przypadnie w udziale.

33. Lecz jesli od tej sprawiedliwej uchylisz sie wojny, sprzeniewierzajgc sie swej Dharmie, a
czes¢ na szwank narazajac, grzech popetnisz wielki.

34. wies¢ o twej hanbie rozejdzie sie szeroko, o dla cztowieka rycerskiej czci, hanba nad smierc
jest gorsza.

35.  wsréd wodzow stawnych - wozoéw bojownikdéw - ze$ z pola walki ze strachu uszedt, utrwali
sie mniemanie, i ty, tak dzi§ szanowany, staniesz sie godny w ich oczach pogardy.



6
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

36. A szyderstwo wrogdw - twe mestwo poddajac w watpliwos¢ - w nieprzystojnych wyrazi sie
stowach; a c6z ponadto moze by¢ gorszego?

37. Polegty - osiagniesz niebo; zwyciezcg - posiadziesz rados¢ ziemi. Wiec powstan, o synu
Kunti, i idz w boj!

38. Rados¢ i bodl, zdobycz i utrate, zwyciestwo i kleske przyjmujac jednakowo - walcz, a
unikniesz grzechu.

39. Taka jest wiedza wytozona wedle Sankhii nauki, ustyszysz teraz o madrosci Jogi; gdy sie w
nig wzyjesz, o Parto, skruszysz czynu okowy, nie przestajgc dziataé.

40. Nie masz w niej wysitkbw daremnych, ni sit zatraty, ni cofania sie wstecz. Nawet odrobina tej
Dharmy madrosci, stosowana w zyciu, od wielkiego leku nas chroni.

41. Panuje tu Buddhi - Rozum rozpoznajacy, skupiony, jednolity w dgzeniu, o radosci Kuru; zas
mysli ludzi chwiejnych rozbiegajq sie i rozpraszajg bez konica.
42. Nierozumni, rozkochani w literze Wed, kwieciscie dowodzg, iz ponad nie nic nie istnieje.

43. Pelni zadz, majg raj za swdj cel, a narodzenie pomysine za rytuatbw skutek poczytuja,
zalecajac roznorodne obrzedy, by wiadze zdoby¢ i uciechy.

44. Lecz ci co zadzg whadzy i uciech powodowani, takie upodobali nauki, nie wiedzg czym jest
Rozum czysty, ku Samadhi stale skierowany.

45.  Wedy o trzech Gunach - wtasciwosciach Przyrody - nam mowig; lecz ty, o Ardzuno, masz
sie wznies¢ ponad tych energii troistych dziatanie i ponad przeciwienstw dwojnie, a nic nie majac i nic
nie chcac, staty w harmonii, w Duchu skupiony trwac.

46. Wszystkie Wedy takiz majg pozytek dla tego, kto ujrzat Brahmana, jak miatoby jezioro tam,
gdzie kraj woda zalany.

47. Twa rzecza czyn, lecz nie jego skutek; niech nagroda nie bedzie nigdy twego dziatania
pobudka. Jednak bezczynowi nie oddawaj sie réwniez.

48. W Jodze niezachwianie skupiony, od wszelkich przywigzan wolny, w powodzeniu i klesce
jednaki - dziataj, o Ardzuno! Stan takiej rownowagi wewnetrznej jest zwany Joga.

49. Dziatanie jest nizszym od Jogi duchowego rozpoznawania, totez w Rozumie czystym znajdz
twa ostoje, Ardzuno. Zaiste godnymi litosci sa ci, ktérzy pracujag dla zysku.

50. Kto w duchowym rozpoznawaniu skupiony trwa, ten wznosi sie jeszcze tu, w $wiecie dwajni,
zaréwno ponad grzech, jak i ponad zastuge; wiec tej jodze oddaj sie Ardzuno, catkowicie. Joga jest
sztukg dziatania.

51. Medrzec, ktéry rozpoznawanie swe z boskim zjednoczyt, nie dba o zaden dziatania plon,
wolny od wiezéw narodzin ponownych, wznosi sie w dziedzine gdzie nie istnieje bol.

52. Gdy Rozum twdj sie¢ niewiedzy przekroczy, nie bedziesz przywigzywat wagi do tego cos
ustyszat, lub co kiedykolwiek masz jeszcze z Pism swietych ustyszec.

53. A petnie Jogi osiggniesz wowczas, gdy rozum twoj, kitdry sie dzi$ gubi wsrod tekstow Ksiag
Swietych, zdota stale trwa¢ w niewzruszonym spokoju Samadhi.

Ardzuna Mowi:

54. Po czym mozna poznaé, o Keszawo, cziowieka o niewzruszonej mysli, ktéry stale w
Samadhi przebywa? Jak medrzec taki mowi, jak siedzi, jak chodzi?

Pan rzecze:

55. Gdy wszelkie pragnienia ostatecznie cztowieka opuszczg , gdy w Duchu i przez Ducha
znajduje swe jedyne zadowolenie i szczescie, wéwczas nazwaé go mozna medrcem 0O niewzruszone;j
mysli.

56. Kto jest rownie spokojny wsrdd nieszczesc¢ jak i radosci, wolny od tesknot, lekéw i gniewu,
ten jest zwany medrcem o niewzruszonej mysli.

57.  Kto nigdzie z niczym nie bedac zwigzany, dobre i zte przyjmuje jednako i nie zna niecheci
ani upodoban, ten zaprawde posiadt madrosci rownowage.



7
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

58. I ten, ktéry jak z6tw, co swe czionki pod skorupe wcigga, tak on swe zmysty od wszelkich
odrywa przedmiotéw, i ten ma umyst uciszony w madrosci rownowadze.

59. Przedmioty zmystéw same niejako odwracaja sie od cztowieka, ktory nie podtrzymuje z nimi
tacznika; upodobania ku nim moga w nim jeszcze trwag, jednak i te znikajg gdy ujrzy Najwyzsze.

60. Napér podnieconych zmystow, o synu Kunti, moze unies¢ mysl| i spokoju pozbawi¢ nawet
cztowieka rozumnego, ktéry nie ustaje w wysitkach ku doskonatosci.

61. Niech wiec powsciggnie wszystkie swe zmysty i niewzruszony usigdzie, oddajac sie Jodze.
Mnie majac za jedyny swoj cel; bowiem mysl tych co w petni opanowali swe zmysty trwa w
réwnowadze harmonii.

62. Cztowiek, ktory duzo uwagi i mysli poswieca przedmiotom zmystéw, silny tacznik z nimi
nawigzuje; ze zwigzania tego rodzi sie pozadanie, a z pozadania gniew;

63. gniew maci rozpoznawanie i utude stwarza; do za¢mienia pamieci brak rozpoznawania
wiedzie, pamieé przy¢miona do zaniku Rozumu prowadzi, a zanik Rozumu to zguba cztowieka.

64. Lecz czlowiek opanowany, poruszajacy sie swobodnie wsréd rozlicznych przedmiotéw, od
pozadan wolny i od wstretdw, o zmystach w petniej wtadzy Ducha, osiaga spokoj prawdziwy.

65. W spokoju tym wszelkie cierpienie znajduje swdj kres, bowiem gdy uciszg sie wzruszenia,
umyst wkroétce podaza za nimi i rbwnowage osigga.

66. Lecz cziowiek nieopanowany w Rozum czysty nie siegnie, ni w skupienie najgtebsze; bez
skupienia za$ nie ma spokoju, a czyz moze zaistnie¢ szczescie tam, gdzie spokoju brak?

67. Ten sposréd zmystow ktéry uwodzi wzruszenia, pociaga tez i rozsgdek cztowieka, jak wicher
co t6dz bez steru na wzburzone porywa fale.

68. Totez tylko ten moze posigs¢ mysli niewzruszonos$¢, o mocno orezny, kito zmysty swe z
zaleznosci od wszelkich uwolni przedmiotow.

69. Co nocg dla wszystkich innych, dla niego jasnym $wieci dniem; lecz co dniem dla innych dla
medrca jest niewiedzy noca.

70. Ten w spokoj wchodzi prawdziwy, kto jak ocean, co wody rzek wielkich przyjmujac,
niezmienny zostaje, tak on wszelkie pragnienia w swag S$wiadomos¢ przyjmuje szeroka, a
niewzruszony w rownowadze trwa. Lecz ten co pozadanych wcigz pragnie przedmiotéw, spokoju nie
zazna.

71.  Kto wszelkie odrzuci pragnienia, kto zyje i dziata bezosobiscie, wolny od tesknot i zachcen,

od "ja" i "moje", ten zaprawde w Pokoj Wielki wchodzi.

72. Jest to, o synu Prity, stan niewzruszonego trwania w Brahmanie, kto go osigga nie btgdzi
wiecej; a kto nawet w ostatniej chwili zycia zdota ten stan posigsc¢, dostapi wyzwolenia, Szczesliwosci
w Brahmanie wieczyste;j.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadow

Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,

rozmowy Szri Kriszny z Ardzung,

Czes¢ Druga, zwana:

JOGA ROZPOZNAWANIA FILOZOFICZNEGO, CZYLI JOGA SANKHII

PRZYPISKI DO ROZMOWY DRUGIEJ
Strofa 3 - Parantapa - wrogéw zwyciezca.

Strofa 4 - Bhiszma jest wujem, bytym opiekunem Ardzuny; Drona - jego guru w wielkiej sztuce
tucznictwa.

Strofa 5 - tj. wyrzec sie Swiata, i zosta¢ Sanjasinem, mnichem wedrownym z miseczka zebracza.
Strofa 5 - bowiem z chciwosci nie chcg oddac zagrabionego krélestwa.

Strofa 8 - Dewy, czyli Swietliéci - Duchy odpowiadajace chrzescijanskim Aniotom i Archaniotom.
Hinduizm méwi o wielkiej ilosci ich hierarchii i stopni; najnizsze sa niemal na poziomie cztowieka,
najwyzsze - to potezne Duchy Planetarne, Duchy zywiot6w itd.



8
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 11 - Pozorng, ludzkg madroscia, usprawiedliwiong z punkiu emocjonalnego, lecz nie
wyzszegdo, nie Dharmy.

Strofa 13 - Mowa o przyjetej ogoélnie w hinduizmie, jak i innych religiach Wschodu, wierze w
reinkarnacje tj. wielokrotne wcielenia na ziemi.

Strofa 15 - Nie chodzi tu o nieSmiertelno$¢ Duszy po $mierci fizycznego ciata, ta jest wedle filozofii
hinduskiej prawem kazdej istoty; a 0 wzniesienie sie ponad ograniczenia zaréwno zycia - powtornych
wcielen - jak i S$mierci; chodzi o zjednoczenie z Boska Wszechswiadomoscig, odwieczng i
nieskonczona.

Strofa 16 - Sat i A-sat, najpierwsza i najostatniejsza Dwajnia, tj. Byt Absolutny i to, co On z Siebie
wylania i stwarza, co nie moze mie¢ wiec bytu absolutnego i nie moze by¢ wiecznotrwate.

Strofa 21 - Duch ani nie zabija, ani tez sam nie moze by¢ kiedykolwiek zniweczony. Nie jest zabity
gdy ciato umiera.

Strofa 26 - Wraz z ciatem.

Strofa 31 - Kszatrja - rycerz, wojownik, nalezacy do drugiej z kolei Warny - kasty, ktérej Dharmg
jest obrona orezna spotecznosci, ofiara z zycia i mienia w kazdej "potrzebie". Smieré na posterunku, tj.
przy spetnianiu swej Dharmy, zapewniata nie tylko chwate na ziemi, ale i w niebie.

Strofa 39 - Sankhia - jeden z filozoficznych systeméw Indii, tutaj uzyte szerzej, dla oznaczenia
filozofii, ktora méwi o Rzeczywistosci bezwzglednej i absolutnej.

Strofa 39 - tj. wyzwolisz sie od przyczyn i skutkow dziatania, nieodtacznych od kazdego czynu.
Strofa 40 - tj. w Jodze Dharmy.

Strofa 40 - Od leku chroni tj. daje tak jasne rozpoznawanie w $wietle duchowej madrosci, iz nie ma
miejsca na zadne watpliwosci ani wahania. Niektérzy ttumaczg - "od niebezpieczenstwa chroni”, tj. od
zycia w materializmie oddalajacym od prawdy i wtasnej duchowej istoty.

Strofa 41 - Buddhi - Rozum intuicyjny, przeswietlony duchowym swiattem Atmy, tj. czysty.

Strofa 42 - Odr6znia sie: "Weda" w liczbie pojedynczej, tj. Prawda jedyna, od Wedy, w liczbie
mnogiej tj. ksiegi swiete Hinduizmu, ktére wprawdzie uwaza sie za objawione medrcowi Wjasa, ale nie
mogace zawrze¢ catej nieskonczonej Prawdy; stad swoboda badania filozoficznego i wolnos¢ mysli
charakteryzujgca Hinduizm. Jednak i tu bywaja ciasni wyznawcy, ktérzy chcg wierzyc¢, ze ksiegi moga
zawrzec catg Prawde.

Strofa 44 - Samadhi - stan wysokiego duchowego wzniesienia i pograzenia sie $wiadomoscig we
Wszechswiadomosé, ekstaza petni nieogarnionego Bytu. Nieustanne w Nim trwanie jest celem i
szczytem Jogi, gdy ginie wszelkie poczucie dwoistosci.

Strofa 45 - Przyroda, Prakriti, w najogélniejszym znaczeniu, jako wszystko$¢ przejawiona.
Niektérzy ttumaczg sanskryckie Prakriti jako Materia, jest to jednak pojecie za ciasne, bowiem Prakriti
jest uwazana w filozofii hinduskiej za Potege, swiadoma Energie, wytoniona z wszechswiadomosci
Boga. Guny Prakriti, to cechy, wtasciwosci, przyrodzone atrybuty Przyrody, lub rodzaje jej energii,
nieodtaczne od niej i wcigz dziatajace. Gdy sa w réwnowadze wszelkie przejawienie zanika, ruch
ustaje, istnienie zamiera. Te trzy Guny - wtasciwosci - sg to: Sattwa - czyli harmonia, rytm, réwnowaga
catej natury, Swietlistos¢; Radzas - ruchliwos¢, namietnos¢, gwattownos¢ itp. Tamas - bezwiad,
ociezatos¢, ciemnota, gnudnosc.

Strofa 45 - Wszystko co istnieje dzieli sie na dwdjnie przeciwienstw - dzien i noc, swiatto i mrok,
bdl i rados¢ itd. bez konca; jedno nie moze istnie¢ bez drugiego, rzecz kazda ma swag odwrotnosgé,
dopiero w Jedynym wszystko stapia sie w jednosc¢ niepodzielna.

Strofa 46 - Byt Absolutny, Wszechswiadomos¢ itd., patrz obszerne wyjasnienie na koncu.

Strofa 49 - gdyz Joga duchowego rozpoznawania prowadzi wprost do poznania i zjednoczenia sie
z Rzeczywistoscig Najwyzsza.

Strofa 50 - Dziatanie, ktre nie wigze, bedac catkowicie bezosobiste, skutki jego nie powracajg ku
dziatajacemu, nie obarczajg go.

Strofa 51 - W "Przybytek szczesliwosci wieczystej" tj. w Brahmana.
Strofa 61 - Jogi oddaje sie swym ¢wiczeniom i rozmyslaniom w siedzacej swobodnej postawie.



9
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 62 - gdy cos staje na drodze do zaspokojenia go.
Strofa 63 - Pamie¢ poprzednich doswiadczen czyli sumienie.

Strofa 63 - Czlowiek, ktory traci panowanie nad sobg i staje sie niewolnikiem namietnosci i
nienawisci, coraz bardziej "oddala sie" od swej Duszy, az wreszcie tacznos$¢ z nig moze catkowicie
zerwac.

Strofa 69 - Medrzec ma oczy otwarte na prawdy niedostepne dla zwyktych ludzi, a to, co tym sie
zdaje wazne, jest dlan btahe lub zgota ztudne, jakby nieistniejace.

Strofa 70 - Czyli nie chodzi o nieczutos¢ i obojetnos¢ a o zycie ze $wiadomoscig skupiong w
najwyzszym, wéwczas zadne wzruszenia nie zdofajg zmaci¢ najgtebszego spokoju, ktéry ptynie z
Ducha.

Strofa 71 - "Pokoj Wielki" i "Szczesliwos¢ wieczysta" sa to odpowiedniki i sanskryckich stow Szanti
i Nirwana, jest to stan absolutnej petni $wiadomos$ci w zlaniu sie z Wszechdwiadmoscia; trwanie w
Bycie tak nieogarnionym iz dla zwykiego cztowieka "niebytem" moze sie wydawacd, przekracza
bowiem wszelkie jego zdolno$ci pojmowania i mozliwosci doznania, tak jak zbyt szybkie wibracje
przekraczajg odbiorczo$¢ naszych zmystéw (dzwiek, barwa itd.). Dlatego to nieraz sie spotyka
ttumaczenie, zupetnie niesciste i btedne, Nirwana jako niebyt; jest to z punktu filozofii hinduskiej
rownym nonsensem jak nazwanie Boga, Bytu absolutnego i transcendentalnego - niebytem; stad
filozofowie Indii 0 Pra-bycie (Para-Brahman) méwig ze nie jest TO ani bytem ani nie-bytem, a ponad i
poza obu - Pra-przyczyna jedyna.

ROZMOWA TRZECIA
Ardzuna mowi:

1. Jezeli uwazasz, o Dzanardano, iz droga madrosci wyzszg jest od dziatania, czemuz, o
Keszawo, zalecasz mi tak straszliwy czyn?

2. Niejasne, dwuznaczne zdajg sie by¢é Twe stowa, niepojete dla mego rozumienia, powiedz mi
wiec wyraznie, ktdéra z tych drég doprowadzi mnie niechybnie do szczesliwosci duszy.

Btogostawiony rzecze Pan:

3. Jakom juz byt rzekt, dwie sg dla duszy na tym Swiecie drogi, o Ardzuno bezgrzeszny,
Sciezka poznania filozoficznego, wyznawcow Sankhii i Sciezka Jogi czynu - Jogow.

4. Nie mozna wznies¢ sie ponad wiezy dziatania przez samo powstrzymywanie sie od czynow,
ani tez doskonato$¢ osiggna¢ przez samo wyrzeczenie.

5. Bowiem nikt nawet przez chwile, w catkowitym bezczynie nie moze trwac, kazdy, chce czy
nie chce, zniewolony jest do dziatania przez Guny - energie wtasciwe Przyrodzie.

6. A kto trwa w bezruchu, w petni wtadajac organami dziatania, lecz nie przestajagc myslec
pozadliwie o przedmiotach zmystow, ten, o Bharato, oszukuje siebie i stusznie nazwany by¢ moze
obtudnikiem.

7. Lecz cztowiek, ktory mysla nad zmystami panujac, bezosobiscie i swobodnie organami
dziatania petni Joge czynu, jest zaiste godzien szacunku.

8. Peth wiec, Ardzuno, wiasciwy czyn, bowiem czyn od bezczynu jest lepszy; bezczynem
nawet ciata swego nie utrzymasz przy zyciu.

9. Wszelkie dziatanie, ktére nie jest ofiara, niewolg sie staje; caty swiat jest w jego wiezach;
wiec od przywigzan wolny, synu Kunti, czyn kazdy jako ofiare petn.

10. Gdy Pradzapati - wszechswiata Pan - w czasach pradawnych wszelkie zywe wytonit z Siebie
stworzenie, a wraz z nim ofiare, wyrzekt byt te stowa: "przez nig mnozy¢ sie bedziecie i wzrastaé,
niech bedzie wam ona pragnien Spetnicielka;

11.  "niech ofiara wasza pokarm i rados¢ swietlistym przynosi, a oni niech zywig was; stuzac tak
sobie wzajemnie, najwyzsze osiggniecie dobro.

12.  "Bowiem uczczeni zywigcy ofiarg, swietlisci wam zeslg waszych pragnien spetnienie”. Lecz
ztodziejem zaprawde jest ten, co plony ziemi pozywa, a dawcom ich - Swietlistym - nic w ofierze nie
sktada.



10
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

13. Czlowiek sprawiedliwy, ktéry po ztozeniu ofiar poswiecong spozywa strawe, uwolniony jest
od grzechu; lecz ten, co lekcewazy ofiare i tylko dla siebie strawe gotuje, zaprawde grzechem sie zywi.

14.  Twér wszelki pozywieniem utrzymuje zycie; pozywienie dzieki deszczom sie rodzi; deszcz
sprowadzajg ofiary; trud i praca na ofiary sie sktada.

15.  Wiedz, o Ardzuno, iz Zrédtem czynu wszelkiego jest Brahma, a Brahmy prazrodtem -
Niezmienny. Oto dlaczego wszechprzenikajacy Brahman jest w kazdej obecny ofierze.

16. | tak koto istnienia nieustannym obraca sie ruchem; cztowiek, ktéry tu na ziemi, w jego
obrotach odmawia udziatu, a sam lubuje sie zmystami, ten, o synu Prity, zywot grzeszny wiedzie i
daremny.

17. Lecz ten, ktéremu Duch jest radoscig jedyna, ktéry w Duchu wszystko znajduje i nic poza
Nim nie pragnie, ten zaprawde od wszelkiego dziatanie jest wolny i nic juz tu nie ma do spetnienia.

18. Nie dotyczy go zaden czyn tego swiata i zaden bezczyn, cel jego ponad wszystko stworzenie
wybiega, od zadnej nie uzaleznia sie istoty.

19. Wiec dziataj, Ardzuno, nieustannie a bezosobiscie, petniac czyn, ktéry spetniony by¢ musi;
przez dziatanie wolne od pragnienia plonéw, cztowiek Najwyzszego dosiega.

20. Dzanaka i wielu innych przez czyn zdobyto doskonatos¢. Gwoli powszechnego dobra dziata¢
ci takze przystoi;
21. albowiem czyny ludzi wielkich sg wzorem dla innych, ich przyktad swieci ludowi.

22. Zwaz, o Parto, iz w trzech swiatach ogromnych nie masz nic co bym petni¢ miat, nic co bym
osiggna¢ moégt, a jednak dziatam niezmiennie wcigz.

23. A gdybym w tym dziataniu nie trwat, czujnie i niezmordowanie, ludzie by wszedzie poszli za
Moim przyktadem, o Parto.

24. | Swiaty zgastyby wszystkie, gdybym ja nie dziatat; chaos i beztad sprowadzitbym na ziemie,
Warn pomieszanie i zagtade ludzkosci.

25. Jak z pozadaniem pracuje cziowiek zwykty, tak beznamietnie, o Bharato, i ku
powszechnemu dobru, trudzi¢ sie winien rozumny.

26. Niech jednak nie maci pojmowania nierozumnych, z namietnosci pracujacych ludzi, raczej
sam dziatajgc w niewzruszonej ze Mng harmonii, niech mi trud kazdy pociagajacym stara sie uczynié.

27.  Wszelki czyn to jeno skutek wzajemnego na siebie dziatania Gun - energii Przyrody - a
cztowiek swojg osobowoscig ztudzony, mysli: "ja to czynie, jam czynu sprawcg”.

28. Lecz ten, o poteznie zbrojny, kto zna istote tych energii Przyrody, ich funkcje i dziatania, ten
wie iz wszystko to jeno "wzajemny energii ruch", i sam dziatajac wolnym pozostaje.

29. Ludzie nierozumni, ztudzeni tych energii gra, sq z ich dziataniem zwigzani; lecz medrzec,
ktéry prawde zna, niechaj ich pojec nie maci.

30. Mnie oddajac czyn kazdy, myslg w najwyzszym Wszechduchu skupiony, od pragnien wolny i
od nadziei, osobowosci i wewnetrznej goraczki wyzbyty, idz w boj, Ardzuno!

31. Ludzie szczerzy i petni wiary, ktérzy bez zastrzezenh ni watpien zyjg zawsze wedle tej mojej
nauki, od wiezéw dziatania wyzwolg sie rowniez.

32. Lecz ci, ktérzy lekcewaza Me stowa i w zyciu ich nie stosujg, ci zaslepieni ciemni i
bezrozumni, wiedz iz zguba ich przeznaczeniem.

33. Nawet medrzec dziata zgodnie z przyrodzonymi cechami swej natury; wszystkie istoty za
gtosem swej natury ida; na nic sie wiec nie zda przymus jej zadawac.

34. Upodobanie w przedmiotach pozadania, jak i ku nim wstret, to zmystéw naszych
przyrodzona cecha; nie nalezy tym dwojgu niewolniczo ulegac, albowiem wrogiem i przeszkoda nam
sa.

35. Lepsza Dharma wiasna, choéby najskromnigejsza, nizli Dharma cudza najlepiej spetniana;
gdy witasng petnimy Dharme nawet $mier¢ jest dobra; Dharma cudza niebezpieczenstw jest petna.

Ardzuna mowi:



11
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

36. Lecz powiedz mi, 0 Warsznejo, co pcha cziowieka, jakby wbrew niemu samemu, do grzechu,
jakby go don zmuszata jakas sita fatalna, wbrew jego woli wtasnej.

Btogostawiony rzecze Pan:

37. Zadza Ardzuno i gniew, z Radzasu - namietno$ci zrodzone; wiedz, iz jest to wrég nasz na
ziemi najwiekszy, co wszystko kala i wszystko pozera.

38. Jak ogien dymem, a lustro jest kurzem przyémione, jak ptéd macierzystego tona okryty
otoczka, tak $wiat ten caty przez gniew jest przyémiony i zadze.

39. Zaiste wszelka madrosc¢, o synu Kunti, przystania ten medrca wrég nieustanny - pozadanie,
jak ptomien nigdy nie syte.

40. Mobwig iz zmysty, umyst i intelekt sg jego mieszkaniem, poprzez nie przystania ono madrosg i
paczy widzenie cztowieka.

41. wiec najpierw zmysty opanuj, o najlepszy z Bharatéw, a potem zniwecz tego twérce grzechu,
wroga wszelkiej madrosci i wiedzy.

42.  Mbwia, iz zmysty sg silne, lecz mysl jest od zmystow silniejsza, a od mysli Rozum
rozpoznajacy; lecz i ponad Rozum wyzszy jest - ON.

43. Wiec poznawszy TO co ponad czysty Rozum jest wyzsze, w Duchu skupiony, Duchem cata
swa kieruj natura, zniwecz, 0 mocno orezny, tego wroga, tak trudne do przezwyciezenia pozadanie.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadéw
Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung

Czes¢ trzecia, zwana:

JOGA CZYNU.

PRZYPISKI DO ROZMOWY TRZECIEJ

Strofa 3 - Sciezka poznania filozoficznego, lub Dzniana Joga, czyli Joga poznania. Szkotg Jogi jest
zwana szkotfa filozoficzna zatozona przez Patandzali'ego; jest to jedna z szesciu wielkich szkét
filozoficznych Indii; tutaj uzyte znacznie szerzej; Karma Joga, czyli Joga dziatania, lub czynu, to - w
najwyzszej swej formie - nieustanne poswiecenie wszystkich swych energii - z fizyczng wiacznie -
Najwyzszemu.

Strofa 5 - Guny patrz przypiski do Rozmowy Pierwsze;.

Strofa 7 - Organami dziatania (karmendrias {j. rece, nogi, organ mowy itd.) petni Joge czynu, czyli
uzywa swych zdolnosci dziatania prosto, w stuzbie Prawa i obowigzku, w ofierze Najwyzszemu.

Strofa 8 - tj. obowigzek, czyn z wlasng Dharma zgodny.
Strofa 10 - Pradzapati (akcent na dza) - Pan wszechstworzenia, prarodzic cztowieka.

Strofa 10 - Spetnicielkg wszystkich pragnien jest zwana mityczna krowa wodza bogéw (Dewow) -
Indry, imieniem Kamadenu, ktéra mlekiem obfitosci darzy kazdego kto na to zastuzy, przy czym
zmienia sie ono dla kazdego w przedmiot przez niego upragniony.

Strofa 11 - Wedtug Hinduizmu cate wsezchstworzenie jest wspétzalezne i najscislej ze sobg
zwigzane. Przyrodg rzadzg Duchy rozumne - swietlisci, lub Dewy (odpowiadajgce naszym Aniotom);
one to kierujg procesami kosmicznymi jak i wszelkim zyciem przyrody; cziowiek wcigz korzystajac z
ich pracy; winien o tej wspoétzaleznosci pamietac i ze swej strony oddawac im czes¢, wyrazajac jq
ofiarami. Nie powinien tez zapomina¢ o swym obowigzku wobec ludzi i zwierzat, z ktérymi codziennie
winien sie dzieli¢ swa strawg. Na tym opiera sie zwyczaj, przestrzegany przez wszystkich religijnych
Hinduséw, codziennej jatmuzny - tzw. Bhikszy - oraz odkladania odrobiny z kazdego positku dla
zwierzat i ptakow.

Strofa 13 - Za poswiecong strawe uwaza sie ofiarowang przy Pudzy - tj. nabozenstwie; wedtug
tradycji hinduskiej dopiero po odbytej modlitwie i nabozenstwie, ze ztozeniem ofiar, zasiada sie do
positku.



12
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 14 - Wyraza te sama wspoétzaleznose, wiare, ze modlitwy i ofiary moga by¢ wystuchane i
deszcz moze byé odpowiedzia.

Strofa 15 - W wielu ttumaczeniach podaje sie: Brahman, a nie Brahma, czyli trzecia osoba Trdéjcy
hinduskiej, Stwoérca, ktéry rozpoczyna tworzenie; nam jednak - wraz z Dr Anng Kamienska, ttumaczka
na rosyjski (a profesorem Sanskrytu w Genewie), wydawata sie bardziej logicznym uzy¢ Brahma, gdyz
Brahman - Wszechduch, Niezmienny Byt, jest uwazany za nie dziatajacego. Szri Kriszna mowi w Gicie
0 Sobie, raz jako o Stwércy, raz jako o Wszechduchu.

Strofa 16 - Kofo - to tzw. Czakra, w tym znaczeniu to zamkniety krag istnienia, gdzie wszystko jest
potaczone i wspétzalezne. To samo miano nosi koto w ruchu, Czakra promienista., ktdérg zawsze
trzyma Wisznu jako symbol jego panowania nad wszechswiatem; jest to réwniez koto
Dharmy powszechnej, skiadajace sie z Dharm poszczeg6inych istot. Czakra Dharmy widnieje na
sztandarze narodowym Indii od czasu niepodlegtosci.

Strofa 17 - Duch najwyzszy w cztowieku, jego wtasciwa Jazn, czastka Boga - Atma.

Strofa 19 - W oryginale - "dusza wcielonego cztowieka dosiega Tego co jest poza i ponad (Param)
wszystkim", czyli Najwznioslejszego.

Strofa 20 - Mozna tlumaczy¢ réwniez: "gwoli solidarnosci, zjednoczenia i konsolidaciji
spoteczenstwa, czyli ludu" (lokasanraha).

Strofa 20 - Dzanaka - krol - bohater, stawny w historii Indii, ojciec Sity z Ramajany.

Strofa 22 - Trzy swiaty to - fizyczny, wzruszeniowy i myslowy, lub ziemia i dwa subtelniejsze jej
odpowiedniki otaczajace ja, a zaludnione Duchami, Aniotami, duszami zmartych itd.; rowniez: ziemia,
czasowe niebo - "Swarga", oraz czysciec, zwany Kamaloka.

Strofa 27 - Klasyczny termin sanskrycki uzywany we wszystkich filozofiach - Ahamkara - znaczy
pierwiastek ja, nie egoizm z samo poczucie oddzielajacego sie od reszty, wyodrebniajacego sie ja; jest
to wiecej niz osobowos¢ zewnetrzna; sadze, ze mozna by uzy¢ stowa "samos¢”, bo jazn uzywamy dla
znacznie gtebszej koncepciji - indywidualnosci, cho¢ czesto i to sie zwiera w stowie Ahamkara.

Strofa 28 - Tzn. Guny, w formie organéw zmystéw, poruszajg sie posréd Gun jako przedmiotéw
zewnetrznego $wiata.

Strofa 33 - Wyraza przekonanie iz nie da sie zaprzeczy¢ swej wrodzonej naturze, cechy, ktére w
niej przewazajg muszg sie niemal fatalistycznie wyrazaé¢ w dziataniu.

Strofa 34 - Tj. przyciaganie i odpychanie, ktoére psychologicznie wyraza sie w upodobaniu,
zamitowaniu lub we wstrecie, nie lubieniu, antypatii.

Strofa 35 - Dharma witasna (swadharma) to wyraz naszej wtasnej natury; tylko wiernos¢ jej
wewnetrznemu prawu, moze byé twoércza i w rozwoju naszym pomocna; wszelkie gonienie za "cudzg
Dharmg" jest "niebezpieczne", dostownie - "straszne", bo wiodace w zastdj i martwote wewnetrzng
jako sprzeniewierzenie sie sobie.

Strofa 38 - Dostownie "gniew", ale obejmuje to i niechec, nienawis¢, zawisé itp.

ROZMOWA CZWARTA
Btogostawiony rzecze Pan:

1. Tej Jogi odwiecznej i niezniszczalnej Jam Wiwaswata nauczat, Wiwaswat przekazat jg
Manu, Manu zas podat jg synowi swemu - lkszwaku.

2. | tak przekazywana dalej z ust do ust, znana byta Krélom-Medrcom, lecz z biegiem wiekéw
zapomniang zostata na swiecie.

3. Dzi$ te sama Joge pradawna Ja tobie powierzam, Ardzuno, bowiem ty$ oddany Méj uczen i
przyjaciel M¢j. Zaiste najwyzsza kryje sie w niej tajemnica.

Ardzuna mowi:

4. Wszak tys sie pdzniej narodzit, a Wiwaswat wczesniej, o Kriszno, jakze wiec mam rozumie¢
twe stowa, zes jej u prapoczatkédw wiekéw nauczat?

Pan rzecze:



13
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

5. Wielem Ja wcielen zostawit za Sobg, jako i ty, Ardzuno; Ja znam je wszystkie, lecz ty nie
pomnisz swoich.

6. Cho¢ narodzinom Jam nie podlegty, ni $mierci, samobytny, niezmienny Duch, wszystkich
stworzen Pan, Wszechrzgdca Przyrody, ktéra Moim jest tworem, jednak - moca Mej boskiej tworczej
Potegi, raz po raz wcielam sie na ziemi.

7. Zaprawde, o Bharato, gdy sprawiedliwo$¢ upada a nieprawos$¢ goére bierze, woéwczas
przychodze na ziemie Ja Sam;

8. dla ochrony sprawiedliwych, dla zagtady nieprawos¢ czynigcych, dla utrwalenia Dharmy, w
ré6znych wiekach przychodze Ja Sam.

9. Kto zna najgtebszg tajemnice Mych boskich wcielen i czynéw ten, o Ardzuno, gdy opuszcza
to ciato na ziemi juz wiecej nie wraca; do Mnie przychodzi.

10.  Wolni od namietnosci, strachu i gniewu, Mnie catkowicie oddani i we Mnie znajdujacy ostoje,
a oczyszczeni madrosci ptomieniem, wewnetrznym zdobytej wysitkiem, liczni sg ci, co sie pograzyli w
Ma Istnosc.

11.  Na kazdej drodze, ktéra cztowiek zbliza sie ku Mnie, Ja Sam wychodze mu naprzeciw;
bowiem kazda droga jest Moja, o Parto.

12.  Kto w ziemskiej pracy pragnie powodzenia, ten swietlistym skiada ofiary; gdyz w tym swiecie
cztowieka bezposrednie powodzenie jest czyndw nastepstwem.

13. Cztery Warny, wedle przewagi wrodzonych cech, a stad réznych zadan, Ja Sam
ustanowitem; wiedz, iz Jam jest tworca czworakiego tadu, cho¢ Sam niezmienny, ponad dziataniem
trwam

14. i zaden nie dotyka Mnie czyn, zaden nie neci Mnie plon. Kto takim Mnie zna, tego wtasne
jego czyny nie wigza.

15.  Znajac te prawde praojcowie nasi, w swym nieustannym do wyzwolenia dazeniu, nie
przestawali dziatac; wiec i ty, Ardzuno, czyn jako ojcowie w wiekach dawnych zwykli byli czynié.

16. "Czym jest czyn, a czym bezczyn" - nawet wieszczowie nad tym pytaniem sie biedzg. Tobie
objawie jaki czyn - jesli go poznasz - od grzechu cie wyzwoli.

17. Zaprawde zrozumie¢ trzeba co znaczy czyn, czym jest czyn zly, a czy bezczyn; trudng i
tajemniczg jest droga czynu.

18. Kto bezczyn widzi w czynie, a czyn w bezczynie, ten jest medrcem wsrdd ludzi najwiekszym
i trwa w Jodze skupiony nawet wsrdd dziatania.

19. Cztowieka, ktéry w swych poczynaniach nie powoduje sie pozadaniem ani wyobraznia,
ktérego czyny spalajg sie w ogniu madrosci, tego ludzie rozumni nazywajg medrcem.

20. Pragnienia plonéw wyzbyty, zadowolony zawsze i pogodny, w niczym nie szukajacy ostoi,
nawet w petni dziatania jest wolny, jakby nie dziatat wcale.

21.  Nic nie oczekuje, na nic nie liczy, chciwosci wszelkiej wyzbyty, umystem swym wtadnac i
sercem, nie grzeszy, tylko ciatem biorac udziat w czynie.

22. Chetnie przyjmuje rzecz kazda, ktéra mu samo zycie - bez jego wtasnego wysitku - przynosi;
dwojni przeciwienstw niepodlegty, od zazdrosci wolny, w powodzeniu i klesce jednaki, cho¢ dziata, nie
jest tym dziataniem zwigzany.

23. Bowiem czyny tego, ktory ponad wszelkie wznidst sie pragnienia i wolny, myslg w madrosc
wgtebiony, czyn kazdy petni jako ofiare, roztapiajg sie bez $ladu.

24. Kto Brahmana widzi w rytuale ofiarnym i w ofierze sktadanej, Brahmana w ofiarniku i w ogniu
co ofiare chtonie, zaprawde ten sie pograzy w Brahmana kto w czynie kazdym tak Brahmana widzi.

25. Sa Jogowie co Swietlistym ze czcig skiadajg obiaty, inni za$ tylko w Brahmana ptomien
catopalng rzucajq ofiare.

26. Jedni zmyst stuchu i reszte zmystow, ptomieniowi powsciagliwosci i opanowania sktadajg w
ofierze; inni zas przedmioty zmystowego doswiadczenia, jak dzwiek, ogniowi - w postaci zmystéw
poznania - w ofierze oddaja.



14
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

27. A inni w ogien madrosci, Joga zjednoczenia rozpalonej, samoopanowaniem zdobytej,
rzucajg jako ofiare wszystka zmystéw i Prany - energii zywotnej - dziatalnos¢.

28. Niektorzy jogowie o $lubach surowych, wszystko co posiadajg sktadajg w ofierze; inni swe
umartwienia i wysitek ptomienny w ofierze przynosza, lub éwiczenia Jogi, albo tez wiedze i studia
gtebokie.

29. A niektérzy w kierowaniu oddechem petng zdobywszy wiadze, wydech w ofierze oddajg
wdechowi, a wdech wydechowi, a zatrzymanie obu za cel sobie stawiaja.

30. A inni, wstrzemiezliwi w pozywieniu, prady swej sity zywotnej tchnieniu Zycia sktadajg w
ofierze. Wszyscy oni posiedli wiedze ofiary i przez ofiare zniweczyli grzech.

31. A pozywajac ofiarg uswigcong strawe - co jest jak niesmiertelnosci nektar - do wieczystego
wznoszg sie Brahmana. Swiat ten nie jest dla tych, co nie znajg ofiary, tym mniej swiat inny, o
najlepszy z Kuru.

32. Liczne wiec sg i réznorodne, przed obliczem Brahmana sktadane ofiary. Wiedz, iz wszystkie
rodzg sie z czynu, a wiedza ta, z czasem, z wiezéw cie wyzwoli.

33. Ofiara madrosci lepszg jest od wszelkich przedmiotéw ofiarnych, gdyz madros¢, o wrogéw
zwyciezco, jest wszystkich czyndéw najwyzszym wypetnieniem.

34. Ucz sie tego przez badanie gtebokie, przez czesc¢ i stuzenie Mistrzowi, a medrcy, ktérzy
znajg rdzen rzeczy wszelkiej, przekaza ci madrosc.

35. a gdy ja posigdziesz, nie popadniesz wiecej w zwatpienie, ani zamet poje¢, o Pandawo,
albowiem w Swietle madrosci wszystkie istoty ujrzysz w Duchu, a wiec we Mnie.

36. Jeslibys byt nawet najwiekszym z grzesznikéw, lodz madrosci przeniesie cie bezpiecznie
przez morze zia.

37. Jak ogieh drwa w popiét obraca, tak ptomien madrosci Ducha wszelkie czyny spopiela do
cna.

38. Zaprawde nic tak nie oczyszcza jak madros¢, a odnajdzie ja, z czasem, w Duchu swym
kazdy, kto dazy do doskonatosci w Jodze.

39. Madros¢ zdobywa cziowiek peten wiary, jak i ten ktéry przezwyciezyt swe zmysty i opanowat
mysl, a zdobywszy madros¢, rychto wechodzi w Pokéj niewymowny.

40. Lecz ci, co wiedzy nie posiadajg, ani wiary, a petni sg watpien, zgube sobie gotuja. Ani ten,
ani nastepny swiat, ani tez szczescie, nie jest dla tych, co sie wcigz wahaja i watpia.

41. Cztowieka, ktory przez Joge wyrzekit sie dziatania, a madroscig przeciat zwatpienia i wladzy
Ducha poddat sie catkowicie, czyny zadne nie wigza, o Dhanandzajo.

42.  Wiec mieczem madrosci Ducha przetnij te z niewiedzy zrodzone wahania, co sie w twe
serce zakradty, i w jodze utwierdzon, powstan i walcz, O Bharato!

Tak brzmi przestawnych Upaniszadow
Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung,

Czes¢ czwarta, zwana:

JOGA MADROSCI DUCHA.

PRZYPISKI DO ROZMOWY CZWARTEJ

Strofa 1 - Wiwaswant - imie Manu, tj. duchowego wodza i kierownika naszej Aryjskiej rasy, ktora -
wedle tradycji hinduskiej - rozwijata sie w Indiach od dziesiagtkow tysiecy lat; ta sama tradycja méwi ze
Manu po dzi$ dzien kieruje i czuwa nad nasza rasa (Manu - akcent na u).

Strofa 2 - Ludzkos$c¢ na poczatku swego na ziemi istnienia, byta przez dtugie wieki kierowana przez
wielkich Medrcéw, taczacych wiedze i doskonatos¢ duchowg z najsprawiedliwszg wtadza krélewska.

Strofa 6 - Boska Potega czyli twércza "Maja" Jedynego, to moc Jego boskiej "Mysli", ktérg
wszechswiaty powotuje do bytu. Stad niejednokrotnie cata widzialno$¢ jest zwana "Majg" tj. tym, co
posiada rzeczywisto$¢ wzgledna, w stosunku do Boga, jej twércy jako Rzeczywistosci bezwzgledne;j.



15
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 7 - Wiara iz boska Istota - Wisznu, w réznych okresach ewolucji zycia na ziemi, sam wciela
sie, by jej specjalnie dopomoéc i daé nowy ku rozwojowi impuls, czyli tzw. teoria Awataréw - jest
powszechna w Hinduizmie. Istnieje wiara, iz wkrétce ma zndéw przyj$¢ taki boski Maz, by poméc
ludzkosci wyjs¢ z labiryntu, w ktérym sie "zabtgkata".

Strofa 7 - Sprawiedliwos$¢ tj. Dharma; nieprawos¢ - Adharma.

Strofa 8 - Wieki hinduskie, czyli Jugi, liczg setki tysiecy lat, na poczatku kazdego, jak i w specjalnie
trudne momenty schodzi On Sam. Dzi$, wedle Hinduizmu panuje koniec najciezszego wieku, czyli
cyklu mroku, Kalijuga, a zblizamy sie do nastepnego, jasnego, czyli Satjajuga, wieku prawdy i
Swiattosci.

Strofa 10 - Ptomienny wysitek wewnetrzny czyli Tapas; potrzebny w kazdej Jodze i dazeniu do
madrosci; stowa tego uzywa sie tez jako: "umartwienie, ¢wiczenie".

Strofa 11 - Niektérzy ttumacza: "Ja Sam go w mitos¢ Mojg przyjmuje" (podwdjne znaczenie
stowa - bhadzami). Podstawg najszerszej tolerancji hinduskiej jest przekonanie iz kazda szczera
wiara do Boga prowadzi i kazda religia zawiera prawde.

Strofa 13 - Czatur-warna czyli podziat spoteczny na cztery Warny, wedle przewagi wrodzonych
cech - Gun inaczej mowigc temperamentu i zdolnosci.

Strofa 14 - Tj. umie widzie¢ Boga obecnego we wszystkim zjawionym, oraz poza nim, czyli
poznaje Jego immanentnos¢ i transcendentalnosc¢ tj. wszechobecnosé i przewyzszanie wszystkiego,
wiec dla rozumu ludzkiego niepojete.

Strofa 15 - Wyzwolenie, jako oswobodzenie sie od urodzin ponownych i zjednoczenie z
Najwyzszym, czyli Moksza, Mukti lub Nirwana.

Strofa 18 - Komentatorzy wiele znaczen widza w tym wierszu; jedno: "kto w petni akcji zachowac
pokoéj bezczynu, a widzie¢ nieprzerwanie trwajaca wewnetrzng prace, gdy dziatanie ustanie, ten..."

Strofa 19 - Sankalpa - sg to zaréwno wyobraznig tworzone plany i postanowienia - jak i wysitkiem
wykonywane przedsiewziecia i zamiary, o osobistym, egocentrycznym charakterze.

Strofa 20 - Wolny od moralnych skutkéw swych czynow.

Strofa 24 - Kto widzi Wieczystego, Najwyzszego, utajonego w rzeczy kazdej, ten idzie ku Niemu,
inni sg wcigz ze Swiatem zjawiskowym zwigzani.

Strofa 26 - Powsciagliwosci lub najgtebszego skupienia wynikajacego z Tapasja, czyli
ptomiennego wewnetrznego wysitku i wyrzeczenia.

Strofa 29 - Wiedza kierowania oddechem, czyli Pranajama, to niezmiernie trudna nauka, o
licznych arkanach i odmianach, ale umiejetnos¢ kierowania nim daje nie tylko zdrowie i dtugoletnie
zycie, ale tez rozwdj roznych niezwykiych wtadz, jak np. moznosé neutralizowania najsilniejszych
trucizn, zycie miesigcami bez pozywienia, a nawet czas jakis bez powietrza; doswiadczenia te byty
niejednokrotnie naukowo stwierdzone przez europejskie komisje. W ¢éwiczeniach Jogi chodzi o
taczenie wdechu i wydechu z rytmem "oddechu" wszechswiata. Strofy od 25-tej méwig o réznych
subtelnych odmianach w metodach Jogi, trudnych do uchwycenia dla niewtajemniczonych.

Strofa 34 - Stuzenie czynne swojemu Guru - duchowemu nauczycielowi - jest uwazane przez
hinduizm za nieodzowny czynnik dyscypliny i wyraz samooddania, warunek prawdziwego postepu w
Jodze.

Strofa 34 - Tatwa - rdzen, tres¢, istota, podstawa matematyczna rzeczy kazdej, jej 0$; medrcy nie
tylko ja znaja, ale i widza.

Strofa 35 - Atma - wszechprzenikajacy, wszechogarniajacy Duch.

Strofa 36 - Zle czyny moga by¢ skutkiem zlych mysli i uczué w przesztosci, ostatnim niejako ich
skrzepnieciem; Swiattos¢ madrosci pomaga to zrozumiec¢ i zmieni¢ bieg wewnetrznej energii, stad
nagte nawrécenia itp.

Strofa 38 - Atma w cziowieku, bedaca jednym z Atma - Duchem, wszechprzenikajgcym
wszechs$wiat.

ROZMOWA PIATA



16
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Ardzuna mowi:

1. Zaniechanie dziatan wystawiasz, o Kriszno, a zarazem joge czynu. Powiedz ze mi wyraznie,
ktore z tych dwojga jest lepsze.

Btogostawiony rzecze Pan:

2. Wyrzeczenie sie czyndéw na réwni z bezosobistym ich petnieniem, do najwyzszej
szczesliwos¢ prowadzi; lecz z nich dwoch zaiste Joga czynu jest lepsza.

3. Prawdziwy Sanjasin, Ardzuno, to ten, ktéry nie pozada i nie nienawidzi; wolny od dwdjni
wszelakich, tatwo wyzwala sie on z wiezdw.

4. Joga Poznania i Joga Czynu tylko przez dzieci, lecz nie przez ludzi rozumnych, uwazane
by¢ moga za odrebne i wykluczajace sie wzajem; kazdy kto rzetelnie oddaje sie jednej, zdobywa plony
obu.

5. Co Jogi poznanie osigga, to dla Joga czynu dostepne jest rowniez; ten widzi stusznie, kto
rozumie iz obie drogi sg w istocie jednym.

6. Lecz bez Jogi, 0 mocno orezny, prawdziwe wyrzeczenie jest bolesne i do zdobycia trudne; a
medrzec w Jodze doskonaty rychto Brahmana dosiega.

7. Cztowiek utwierdzony w Jodze, o czystym sercu, opanowanych zmystach, a mysli i catej
nizszej naturze zharmonizowanej, ktérego duch stat sie jednym z Duchem wszechstworzenia, choé
dziata, nie jest skalany i od skutkéw skalania jest wolny.

8. pograzony w jodze, znajgcy istote i rdzeh rzeczy wszelkiej, powinien mysle¢ o sobie: "ja
sam nie dziatam wcale", gdy patrzy, stucha, dotyka, wacha, porusza sie, je, $pi, oddycha;
9. gdy mowi, daje, bierze lub trzyma, gdy otwiera i zamyka oczy; bowiem rozumie iz - "to jeno

zmysty dziatajg posréd przedmiotéw zmystowych".

10. Tego, ktory bez osobistych dziata pobudek, czyn swoj kazdy Brahmanowi oddajac, zaden
nie ima sie grzech, jak woda lotosowych nie ima sie ptatkéw.

11. Totez Jogowie dziatajg - ciatem, umystem, albo tez rozumem, a nawet samymi tylko czynu
organami - bezosobiscie, jeno ku natury swej oczyszczeniu.

12.  Kto trwa w harmonii zjednoczenia i nie dba o czynéw swych plony, ten nieprzemijajacy
posiadzie Pokoj; lecz ten, kto nie zna harmonii zjednoczenia, powodowany pragnieniem, zadny
owocéw swych prac, w wiezach pozostania.

13. Wyrzekiszy sie wewnetrznie czyndéw wszelkich, Witadca ciata trwa w spokoju swym
dziweieciobramnym grodzie, nic nie czynigc, ani tez czyny powodujac.

14. Tworca dziatania, jak i ludzkich do czynu sktonnos$ci i $cistego pomiedzy czynem a jego
skutkiem zwigzku, nie jest wszechstworzenia Pan; Przyrody sa one dzietem.

15.  On - wszechprzenikajacy Duch, nie bierze udziatu w ztem, ani w dobrem, ktére sie dzieje;
madros¢ jest niewiedzg spowita, stad ztudzenia ludzkie.

16. A w kim wiedza Ducha niewiedze rozproszy, w tym madrosc¢, jako storce jasniejac, objawia
przenajwyzsze TO.

17. A gdy ku NIEMU zwraca sie catg swag mysl i bezgraniczne a wytgczne samooddanie, w NIM
pograzajac sie calg swa istnoscia, JEGO za ostateczny majac cel, idzie tam skad sie na ziemie nie
wraca, grzech wszelki zniweczywszy madroscia.

18. A ten kto posiadt madros¢, tak samo patrzy na uczonego bramina, ktérego wiedza i pokora
zdobi, na stonia, krowe psa, a nawet tego co sie psami zywi gdyz jednos¢ widzi wszedzie.

19. Nawet tu na ziemi, ludzie o niewzruszonej réownowadze mysli, wszystko moga zdobyc¢.
Niewzruszonym, nieskalanym spokojem jest Brahman, przeto trwajg w Brahmanie.

20. Niechaj sie Jogi nie unosi radoscia, otrzymujac najmilsze; ani sie smuci gdy niemite otrzyma;
0 jasnym sadzie, niezmaconym rozumie, Brahmana znajac, niech w Brahmanie przebywa.

21.  Kto z niczym zewnetrznym nie jest zwigzany, a w duchu rados¢ swa wszystka znajduje; kto
przez Joge z Brahmanem w statg jednosé wchodzi, ten nieprzemijajgce osigga szczescie.



17
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

22. Rozkosze z zetknie¢ zewnetrznych ptyngce, s zaprawde cierpienia rodzicem, bowiem
poczatek majg i koniec; cztowiek rozumny, o synu Kunti, nie w nich radosci swej szuka.

23. Ten, ktéry umie, jeszcze tu na ziemi w fizycznym przebywajac ciele, nie poddawac sie
gniewu i zgdz naporom, ten posiadt harmonie Jogi i jest cztowiekiem szczesliwym.

24. Kto z gtebi witasnej pokdj czerpie i radosc¢, kto wszystka swiattos$¢ w sobie samym znajduje,
ten, Joga zharmonizowany, w Cisze Brahmana wchodzi i wyzwolenie w Brahmanie zdobywa.

25. Wieszczowie i Medrcy, od grzechu wolni i od dwoistosci poczucia, naturg swa w petni
wiadajacy a o dobro wszystkich dbali, osiagaja rowniez najwyzszy Pokéj szczescia - Nirwane w
Brahmanie.

26. jogi, ktéry mysl i catg swa opanowat nature, a wszelki tacznik z zadza i gniewem raz na
zawsze przecigt i Samo poznanie osiagnat, jest réwnie bliski najwyzszej Ciszy w Brahmanie.

27. Kto ze swej swiadomosci wszelkie zewnetrzne usunat przedmioty i trwa w zapatrzeniu
gtebokim, ze wzrokiem wewnetrznym miedzy brwi utkwionym, wdech i wydech ptynace przez nozdrza
rytmicznie rbwnowazac;

28. mysla i Rozumem nad zmystami panujac, a strach, gniew i wszelkie pragnienia na zawsze
odrzuciwszy, wyzwolenia pragnie jedynie, ten medrzec zaprawde Wolnos¢ juz zdobyt.

29. Poznawszy, ze to Ja kazda przyjmuje ofiare, jak i ptomienny wysitek wewnetrzny, Ja,
wszystkich swiatéw Wtadca, kazdej istoty Przyjaciel, tak Mnie znajac - w wielki Pokéj Wyzwolenia
wchodzi.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadéw
Bhagawad Gity - Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung

Czes¢ Piata, zwana:

JOGA WYRZECZENIA SIE CZYNU.

PRZYPISY DO ROZMOWY PIATEJ

Strofa 1-2 - Karma Sanjasa i Karma Joga; Karma - czyn, dziatanie; Sanjasa - ten, ktory sie
wyrzekt wszystkiego, s$wiety, mnich-wedrowiec. Karma-Joga - spetnianie czynu jako ofiary,
poswiecajac go Najwyzszemu.

Strofa 4 - Lub: Sankhja i Joga - dwa systemy filozoficzne Indii.

Strofa 6 - Cwiczenia Jogi pomagaja do zupetnego opanowania i oswobodzenia sie od zadz i
pragnien, a wiec wyrzeczenie czynig prostym i tatwym.

Strofa 6 - Stowem polskim "medrzec” musimy ttumaczy¢ wiele odmian sanskryckich terminéw dla
oznaczenia swietych, mnichow, szukajacych prawdy itd. Tu - Muni, tj. milczacy; wielu Sanjasinéw do
dzi$ dnia latami catymi zachowuje zupetne milczenie, uwazajac to za jedna z najskuteczniejszych
metod w Jodze.

Strofa 13 - W ksiegach filozoficznych jak i poezjach sanskryckich ciatlo jest nieraz zwane
"dziewieciobramnym grodem", mieszkaniem ducha.

Strofa 14-15 - Wyraza pojecie hinduskie, iz Bég w swej transcendentalnej postaci jest ponad
wszelkim ruchem, czynem i dziataniem cztowieka; jako immanentny, tj. obecny w Przyrodzie - Prakriti,
ktora jest tez jego postacia - jest wszedzie i "udziat bierze" we wszystkim; a ludzie dzieki niewiedzy
wcigz nie widza tej roznicy.

Strofa 16 - Tj. wiedza Atmy.

Strofa 17 - w filozofii hinduskiej Najwyzsze - Brahmana tj. Praprzyczyne bytu, niepojetg i
nieogarniona, najczesciej okresla sie rodzajem nijakim - TO, twierdzac iz nie mozna nadawac rodzaju
Temu, co jest bez atrybutéw i form, ani imion. Wielu ttumaczy na jezyki europejskie trzymato sie tez
rodzaju nijakiego w tym wierszu, mysleliSmy jednak, ze bedzie lepiej uzyé rodzaju do ktérego
przywykli Polacy.



18
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 18 - T|. czlonka najnizszej warstwy spotecznej, (nie objetej systemem kast) ktérej zwyczaje,
jak tu wspomniany, wywotywaty nieposkromiony wstret i obrzydzenie w kazdym, zazwyczaj bardzo
czystym w swych obyczajach Hindusie. Byfa to jedna z przyczyn pogardy i spotecznych ostracyzméw
w stosunku do parjaséw.

Strofa 24 - Nirwane w Brahmanie, czyli pograzenie sie w Najwyzszym, nieogarnionym Bycie i
utozsamienie z Nim.

Strofa 25 - Tutaj medrcy to: Riszi, tj. jasnowidze, prorocy, wieszczowie.

Strofa 26 - Samo-opanowanie tj. poznanie Ducha (Atmana) w sobie. Nirwana - pograzenie sie w
Brahmana.

ROZMOWA SZOSTA
| rzecze Pan:

1. Kto czyni to, co czyni¢ nalezy, bez troski o zaden prac swoich plon, ten jest Sanjasin i Jogin
prawdziwy, nie ten, co ofiarnego nie zapala ognia i nie sprawuje rytuatéw.

2. Wiedz, o Pandawo, iz prawdziwe wyrzeczenie jest Joga; jogiem nie stanie sie nikt, kto sie
nie wyrzeknie wtasnej wyobrazni.

3. Cztowiek rozumny, ktéry po drodze Jogi sie wspina, czyndéw za $rodek uzywa; lecz gdy
posiadzie doskonatos¢é w Jodze, pogodne trwanie w niej staje sie dlan srodkiem.

4. Ten sie zowie doskonatym w Jodze, kto ani wrazen zmystowych, ani czyndéw nie pragnie i
od wszelkich osobistych zamiaréw jest wolny.

5. Duchem ma wznosi¢ swag nizszg nature, lecz jej nie gnebi¢; bowiem Duch jest zaprawde
osobowosci przyjacielem, choc jest zarazem jej wrogiem.

6. W cziowieku, ktorego nizsza natura jest catkowicie Duchowi powolna, jest On jej
przyjacielem; lecz tam gdzie podlega¢ mu nie chce, staje sie jej wrogiem.

7. Cztowiek, ktérego najwyzszy Duch w petni osobowoscig wtada i nad nizszg panuje natura,
jest zawsze spokojny i rowny; wsréd goraca jak i zimna jednaki, w bélu i radosci, we czci i niestawie.

8. Cziowiek, ktéry catkowicie opanowat zmysty, a swe zadowolenie w madrosci i wiedzy
znajduje, ktory niewzruszony jest jak opoka, a na ziemi grudke, kamien i ztoto tym samym patrzy
okiem, jest zwany doskonatym w Jodze.

9. Kto réwnie bezstronnie traktuje wrogdéw i przyjaciot, obcych i swoich, cudzoziemcéw i
najblizszych, kochajacych i niechetnych, a takze ludzi szlachetnych jak i niegodziwych, tan jest
zaprawde najwyze;.

10. Niechze wiec cztowiek, ktéry chce zdoby¢ doskonato$¢ w Jodze, nieustannie ja praktykuje,
przebywajac w samotnosci, wikadnac mysla i cata swa naturg, od pragnien wolny i nadziei;

11.  w czystym otoczeniu niech sobie state obierze miejsce, nie za wysokie i nie za niskie, z
trawy "kusza", skory czarnej antylopy i ptétna ustane;

12.  tam skupiajagc mysl na jednym dazeniu, zatrzymujac jej ruch, jak i wszelkie zmystow
dziatanie, w nieruchomej niech usigdzie postawie i ¢wiczy sie w Jodze, ku natury swej oczyszczeniu.

13.  Siedzac wyprostowany, kregostup, gtowe i szyje trzymajac prosto, niech trwa w bezruchu,
pomiedzy brwi niewidzace utkwiwszy wejrzenie;

14. wolny od leku i peten pogody, nieztomny w swym S$lubie czystosci i umystu rownowadze,
niech mysl ku Mnie kieruje i siedzac cichy, w petnej harmonii, niech catg duszg ku Mnie sie wzniesie.

15.  Jogi zawsze tak z Duchem zjednoczony, o niewzruszonej mysli, osiaga Pokéj, najwyzsze
Szczescie Wyzwolenia we Mnie.

16. Zaprawde, Ardzuno, Joga nie jest dla tych, ktérzy nie znajg umiarkowania w jedzeniu lub
spaniu, ale tez i nie dla tych, co za daleki idg we wstrzemiezliwosci i ascezie.

17.  Lecz ten, ktéry umiar zna we wszystkim, tak w pracy jak i w positku, rozrywce, $nie i
czuwaniu, znajdzie w Jodze kres wszelkiego cierpienia.



19
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

18. Gdy jego opanowana mysl, wolna od tesknot, cho¢by od najpozadanszych przedmiotdw, jest
cata w Duchu skupiona, rzec o nim mozna - "utwierdzon jest w Jodze".

19.  Nieruchoma jak ptomien lampy w bezwietrznym powietrzu, jest niewzruszona swiadomosc¢
Medrca, ktéry w Jodze pograzony trwa.

20. To w czym zawisa uspokojona przez rozmyslania mysl; to, w czym cztowiek, Ducha
ujrzawszy, w Duchu swym i przez Ducha petne znajduje zadowolenie;

21. to, w czym poznaje ponad-zmystowe, najwyzsze, intuicyjnemu Rozumowi dostepne
szczescie; to, w czym trwajac, w sercu Rzeczywistosci przebywa;

22. co raz posiadiszy, za zdobycz poczytuje ponad wszystkie skarby wieksza; w czym, gdy
utwierdzon, najciezszy bél zachwia¢ nim nie moze -

23. To zwykle jest Joga - zerwanie facznika z cierpieniem. Zdobywac jg trzeba z wytrwatoscig
nieztomnag, sercem ufnym i petnym wiary.

24. Odrzuciwszy wszystkie, do ostatka, wyobraznig ozywiane pragnienia, a rozumem
opanowawszy rozbierajgce sie na wsze strony zmysty,

25.  niech spokéj zdobywa powoli, stopniowo, niezmgaconym wspomagany rozumem; a mysl w
Duchu skupiajac, niech ruch jej catkowicie stara sie powstrzymac.

26. Ailekro¢ ta niestata, niesforna mysl wymknie sie, tylekro¢ niech jg z powrotem sprowadzi i
wiadzy Ducha podda.

27. Zaprawde najwyzsze szczescie staje sie udziatem Joga, gdy wolny od grzechu, o
niewzruszonej mysli, a namietnosciach na zawsze ucichtych, z Brahmanem sie jednoczy.

28. Cziowiek staty w Jodze, ktéry grzech wszelki na zawsze odrzucit, a catg swa nature wcigz
harmonizuje, tatwo nieskonczonego zaznaje szczescia w zblizeniu z Brachmanem.

29. Cztowiek, Joga zharmonizowany, Ducha widzi w kazdej istocie, a kazdg istote w Duchu;
jednos¢ widzi wszedzie.

30. A ten, kto Mnie widzi wszedzie i wszystko widzi we Mnie, nie utraci Mnie nigdy, a Ja nie
strace jego.

31.  Jogi, ktéry cze$¢ Mi oddaje w kazdej obecnemu istocie, wcigz zyjac Ducha jednoscia,
zaprawde przebywa juz we Mnie, bez wzgledu na to jak zyje.

32. Kto we wszystkim widzi Ducha tozsamosé, o Ardzuno, a przez to jednakos¢ wszystkiego,
tego co radosne, jak i tego co smutne, ten uwazany jest za doskonatego w Jodze.

Ardzuna mowi:

33. Nie widze by Joga niewzruszonej rownowagi, ktérgs mi wytozyt, o Madhusudhano, trwale
mogta mie¢ podstawy, przy ciggtym niepokoju mysli;

34. bowiem mys| nigdy nie trwa w spokoju, o Kriszno, jest ona zaprawde silna, gwattowna,
uparta, do poskromienia trudna; chyba réwnie trudno ja ujarzmi¢ jak zatrzymac wiatr.

| rzecze Pan:

35.  Mysl jest istotnie ruchliwa i trudno jg utrzymaé na wodzy, o Ardzuno waleczny, a jednak
opanowac ja mozna przez nieustanne ¢wiczenie i bezosobistosc.

36. Sadze, ze dla ludzi o nieopanowanej naturze, Joga jest rzeczywiscie niedostepna; lecz ci, co
swg osobowos¢ Duchowi poddali, osiagnaé jg moga, przez wtasciwie kierowang energie.

Ardzuna mowi:

37. Aten, co wszedt w Joge, lecz nie posiada samoopanowania, a jeno wiare ma zywa, ktérego
niespokojna mys| btaka sie wcigz i od Jogi oddala, bedac niezdolny do osiagniecia w niej doskonatosci,
jakaz droga on péjdzie?

38. Czy oddaliwszy sie od obu drég, chwiejny i niestaty w swym do Boga dazeniu, nie zginie on,
o Kriszno potezny, jak rozwiewajacy sie obtok?

39. Zechciej catkowicie rozproszy¢ te moja watpliwos¢, bowiem nikt précz ciebie, o Kriszno, tej
watpliwosci nie zdota zniweczyc¢.



20
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Btogostawiony rzecze Pan:

40. Zaprawde, o synu Prity, ani w tym, ani w tamtym Swiecie nie czeka go zatracenie, albowiem
cztowiek sprawiedliwy, o przyjacielu moéj, nie moze nigdy na srogi los zastuzyé.

41. Ten, kto nie poddat Jodze, znajdzie sie w Swietlanej krainie sprawiedliwych, skad po
niezliczonych latach znéw na ziemie powréci, rodzac sie w domu zacnych i bogobojnych ludzi;

42. albo nawet w rodzinie Jogow rozumnych, cho¢ zastuzy¢ na takich rodzicéw niezmiernie jest
w tym Swiecie trudno.

43. Tam, o radosci Kaurawow, odzyska w swym poprzednim zywocie zdobytg zdolnos¢
jednoczenia sie z Duchem i trud pielgrzymki ku doskonatosci podejmie na nowo.

44. Praktykowana ongi$ Joga nieodparcie go pociagnie. A pragnac ja poznac, przeniknie poza
stowa Wed i ku samej istocie Brahmy sie zblizy.

45. Zaprawe pracujac tak wytrwale, wyzwalajac sie z grzechu i doskonalac w przeciggu wielu
zywotow, osiggnie najwyzszy Cel.

46. Doskonaty Jogi wyzej stoi od pustelnika ascety, a nawet od medrca, wyzszym tez jest nawet
od cztowieka czynu; wiec Jodze oddaj sie Ardzuno.

47. A tego wsrdd Jogdbw najwyzej JA stawie, kto peten wiary, Mnie wielbi i we Mnie Duchem
przebywa; ten ci jest staty w Jodze, Ardzuno.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadéw
Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung

Czes¢ Szobsta, zwana:

JOGA SAMO-OPANOWANIA.

PRZYPISKI DO ROZMOWY SZOSTEJ

Strofa 1 - Sanjasin byt wolny od obowigzku jakichkolwiek rytuatéw; lecz brak tych zewnetrznych
obowigzkdw, jak i pomaranczowo-ptowa szata wyrzeczenia sie moga by¢ tylko zewnetrzng forma.

Strofa 2 - Sankalpa - wtadza wyobrazni, twérca zamiaréw, osobistych planéw i przedsiewzigé.
Strofa 3-4 - Dla nieustannego przebywania w Bogu czyli w stanie najwyzszego Samadhi.
Strofa 7 - Tj. wszelkich dwéjni przeciwienstw.

Strofa 11 - Chodzi tu o czysto$¢ magnetyczng a nie tylko fizyczna; skéra antylopy, tygrysa lub
pantery jest symbolem ruchliwosci mysli, drapieznosci naszego egoizmu i namietnosci; po za tym
wszystkie sg ztymi przewodnikami magnetyzmu, podobnie jak jedwab, stad uzywane sg w Jodze.

Strofa 12 - Dowolne rzadzenie myslg i zatrzymywanie jej beztadnego ruchu jest jedng z podstaw
Jogi, dopiero w cichej jak tafla niezmacona wéd, umystowosci - powiadaja ksiegi Indii - moze sie odbi¢
czyste swiatto Prawdy bez spaczenia; a poznanie i zjednoczenie sie z Prawda jest celem Jogi.

Strofa 13 - trzeba siedzie¢ prosto, kregostup, gtowa i szyja w jednej linii; chodzi o rowne krazenie
praddéw energii zywotnej, wzdtuz rdzenia pacierzowego, az do szczytu gtowy; pomiedzy brwiami
znajduje sie osrodek - czakram - ponad fizyczny, majacy w Jodze duze znaczenie.

Strofa 14 - Tzw. Brahmaczaria - to zupetny celibat, bowiem energia pici przetwarza sie przez
¢wiczenia specjalne Jogi, w potege woli, mysli i twérczosci duchowej; Brahmaczaria w pojeciu
hinduskim obejmuje réwniez catkowitg czysto$¢ uczu¢ i mysili.

Strofa 23 - Zaréwno wiary w siebie, jak w nieztomne prawo iz zaden wysitek w Jodze nie ginie,

oraz bezwzglednego zaufania w stosunku do Guru - duchowego kierownika - gdyz bez tej ufnosci
nawet on nie moze pomac.

Strofa 30-31 - "Ja" i "Mnie" to Wszechduch; Szri Kriszna raz méwi o Sobie jako o Wszechduchu
(Wisznu), raz jako o Awatarze tj. Jego wcieleniu.

Strofa 38 - Tj. drogi zwyktej powolnej ewolucji, przez petnienie normalnych obowigzkéw i ofiar,
zaréwno jak Jogi, czyli drogi przyspieszonego dazenia do doskonatosci i do zjednoczenia z wlasnym



21
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Duchem i z Bogiem. Praca na tej "przyspieszonej" drodze moze trwac pare albo i wiecej zywotdw, ale
zaden najmniejszy na niej wysitek nie ginie, trud przerwany w jednym zyciu, podejmuje sie w
nastepnym.

ROZMOWA SIODMA
Btogostawiony rzecze Pan:

1. Ustysz teraz o Parto, jak trudzac sie w Jodze, mysl swa ku Mnie zwracajagc i catg swa
tesknote we Mnie znajdujac wypetnienie i schron, mozesz zdoby¢ catkowite Mnie Samego poznanie.

2. Objawie ci petnie madrosci i wiedzy, ktére poznawszy, nic wiecej nie zostanie ci tu do
poznania.

3. Sposrdéd milionodw ludzi, moze jeden zaledwie ku doskonatosci dazy, a wsrod tych, ktorzy sg
jej bliscy moze jeden zaledwie zna Mg Istote prawdziwg i Mego bytu przejawy.

4. Pie¢ zywiotéw: ziemia, woda, ogien, powietrze, eter oraz umyst, Rozum, a takze
indywidualnej osobowosci poczucie - oto osmioraki Mej Prakriti - Przyrody Mej - podziat.

5. Taka jest Moja nizsza Natura, o poteznie zbrojny; poznaj tez Ma drugg - wyzszg i wzniostg
jest nig dusza kazdej istoty, Energia Zycia, ktéra caty wszechswiat utrzymuje i zywi.

6. Wiedz, iz Ona to jest istot wszystkich macierzystym tonem. Wszechswiat caty we Mnie
poczatek swoj bierze i we Mnie koniec znajduje.

7. Nie masz nigdzie nic wyzszego nade Mnie, o Dhanandzajo. Wszystko cokolwiek istnieje, na
Mnie zawisa, jak szereg peret na jedna nic nanizany

8. Jam jest swiezoscig wdd, o synu Kunti, i blaskiem ksiezyca i stonca; Jam Stowem
najswietszym wszystkich Wed i dzwiekiem w eterze i cztowieczenstwem Cztowieka.

9. jam czystym aromatem ziemi i jarzaca ognia $wiattoscig; Jam zyciem wszechtwordw i
ptomiennym wysitkiem ascetéw.

10.  Znaj Mnie, o Parto, jako odwieczne wszystkich tworéw nasienie i Zrodto. Jam istot
rozumnych Rozumem, a swietnych swietnoscia.

11.  Jam sitg silnych, a od namietnosci wolnych i od zgdz; a w ludziach Jam jest réwniez nie
sprzeciwiajgcym sie Dharmie pragnieniem, o Bharatéw wtadco.

12.  Wiedz tez, iz wszystkie istoty o harmonijnych, namietnie-czynnych, jak i ociezale-leniwych
naturach ode Mnie pochodza. Zaprawde nie Jam w nich, lecz one sg we Mnie zawarte.

13.  Swiat caty ztudzony tych standéw gra - co sa tylko energii Przyrody wyrazem - poza nimi
dojrze¢ Mnie nie umie, Mnie com niezmienny jest i ponad wszystkie wznosze sie Guny.

14.  zaiste nie tatwo jest pojac¢ te Mojg boska a tajemniczg energii Przyrody gre; poprzez jej utude
przenikng¢ sg w stanie tylko ci, ktérzy we Mnie szukaja ostoi.

15.  Lecz ci, ktérzy rozum wsrdd utudy straca i w btedzie uporczywie trwajg, ktérzy na manowce
zta zeszli, jednoczac sie z demondw natura, ci nie zblizajg sie do Mnie.

16. Cztery s rodzaje ludzi sprawiedliwych, ktérzy Mi czes¢ z catg mitosciag oddajg, o Ardzuno: ci,
ktorzy cierpia, ktdrzy wiedzy takna, ktérzy osobiste zywig pragnienia, oraz ci, ktérzy posiedli madrosc.

17.  Z nich najwyzszym jest medrzec, ktéry w rdwnowadze harmonii bezosobiscie Jedynego
wielbi; medrzec zaprawde mituje Mnie ponad wszystko i Mnie jest on drogi.

18. Wszyscy oni sg zacni, lecz medrzec jest zaiste Mnie samemu podobien, bowiem z duchem
zjednoczony, we Mnie - Ktérym jest Celem najwyzszym - skupiony trwa.

19. Wiele zywotdw majac za soba, cztowiek w madrosci dojrzaty, do Mnie przychodzi i méwi:
"Wasudewa - wszechobecny Pan - jest wszystkim, procz Niego nic nie istnieje"; lecz cziowiek tak
duchem wielki spotyka sie rzadko.

20. A ci, ktérych rozpoznawanie jest pozadaniem zmacone, do réznych innych zwracajg sie
béstw i r6zne zewnetrzne, zgodne ze swa naturg sprawujg obrzedy.



22
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

21.  Lecz jakakolwiek posta¢ boga cztowiek z wiarg czci¢ pragnie, Ja wiare jego umachiam i
wspieram.

22. silny swa wiarg, Jg wielbi, do niej modty zanosi i otrzymuje présb swoich spetnienie; lecz
dawca jestem zawsze Ja Sam.

23. znikome sg jednak owoce, ktére tym niedaleko widzacym przypadajg w udziale. Do
Swietlistych idg ci, co Swietlistych wielbia, lecz ci, ktérzy Mnie umitowali do Mnie przychodza.

24.  Nierozumni myslg iz Ja, Nieprzejawiony, ograniczony jestem przejawieniem, bowiem Mej
przenajwyzszej, niezmiennej i najdoskonalszej nie znajg Istoty.

25. Niewielu tez umie Mnie odkry¢ poza zastong tej zjawy kosmicznej, tworcza potega Mej Jogi
wytonionej. Nie zna Mnie swiat ten w utude spowity, Mnie, ktérym niezniszczalny jest, ponad
urodzeniem i zmiang wszelaka.

26. Ja znam wszystkie przeszie, terazniejsze i przyszte istno$ci Ardzuno, lecz Mnie nie zna
zadna.

27. Dzieki utudzie przeciwienstw dwdjni, z pozadan i niecheci zrodzonej, o Bharato, wszystko co
zyje na Swiecie, o wrogdw zwyciezco, jest w utude spowite.

28. Lecz ludzie czystych czynéw, ktérzy grzech wszelki zniweczyli do cna, od utudnej
przeciwienstw dwojni juz wolni, w slubach swoich nieztomni, Mnie jedynie wielbia.

29. Ci trudzac sie by zdoby¢ wyzwolenie od kregu narodzin i $mierci, we Mnie znajduja ostoje,
Brahmana poznaja - przenajwyzsze TO - i Ducha we wszystkim rdzen i cato$¢ Mojego dziatania.

30. Ci, ktérzy Mnie widzg jako wszech-zywiotéw, $wietlistych i ofiar Pra-Zrédto, myslg ze Mnag
zjednoczeni, znajg Mnie zaprawde, nawet w ostatnig godzine zywota.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadoéw
Bhagawad Gity - Piesni Pana,

wiedzy o wiecznym, Jedynym, nauki jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung,

Czes¢ Siodma, zwana:

JOGA MADROSCI | WIEDZY .

PRZYPISKI DO ROZMOWY SIODMEJ

Strofa 1 - Sanskryckie stowo "Aszraja" oznacza nie tylko "wypetnienie i schron”, ale podstawe,
opoke ktora wszystko podtrzymuje, punk wyjscia, z ktérego zaczyna sie i wyptywa - jak rzeka ze
Zrodta - cate nasze istnienie i dziatanie, dazenie i byt.

Strofa 2 - Madros¢ a wiedza to dwie rzeczy rézne, madros¢ (znana) jest bezposrednim,
przeswietlonym przez ducha widzeniem, zas wiedza (wiznana) jest poznawaniem analitycznym
elementow i przejawoéw zycia; chodzi o zdobycie obu, o poznanie zaréwno transcendentalnej jak
imanentnej postaci Najwyzszego, Jego, w jednosci jak i w wielosci.

Strofa 3 - Wiekszos$¢ ludzi nie czuje zadnej tesknoty do doskonatosci i Prawdy, a jeszcze mniej jg
widzi i ... wedlug ujrzanej zyje. (Na tym polega tragedia Wielkich Nauczycieli ludzkosci, ktérzy
przynosza wies¢ o prawdzie i Szczesciu i wskazujg don droge, a mato kto Ich stucha).

Strofa 4-5 - Umyst - manas, Rozum lub przeswietlone Duchem (Atmg) rozumienie - Buddhi;
poczucie, lub "zmyst" indywidualnej osobowosci - ahamkara, dostownie to, co tworzy "ja" - "jazn";
Przyroda - Prakriti - stowo uzyte tu w najszerszym, kosmicznym i metafizycznym znaczeniu,
(jednoznaczne z Szakti - Maja) jest jego "organiczng" czescig ("zenska potowq"), czyli Szakti; bedac
Jego nieodtaczng czescig jest jako i On wieczysta i nie stworzona, jest podiozem catego
przejawionego wszechswiata, z niej Bog ksztatuje, lecz nie stwarza, swiat. Platon i Arystoteles
przyjmujg réwniez istnienie Pra-materii, ktérej Bog nadaje ksztalty; stad nazywa sie Go raczej
Budowniczym, Architektg anizeli Stworzycielem. W Hinduizmie powtarza sie wyrazenie: "lszwara (Bdg
przejawiony) ze Siebie wysnuwa, lub wytania wszechs$wiat."

Zywioty - pierwiastki tu wymienione, nie sg to tylko zywioty: ziemia, woda, itd. widzialnego
materialnego swiata, sg to elementy subtelne, lotne, istniejace w kazdej z siedmiu kosmicznych sfer, a
tylko najnizszym ich przejawieniem sg nasze widzialne zywioty fizycznego $wiata. Umyst jest wedle
filozofii indyjskiej jednym ze zmystéw; wymieniajac go ma sie na mysli i wszystkie inne zmysty i ich



23
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

organa. (indrijas; umyst - manas, Rozum - Buddhi, przeswietlony Duchem tj. Atmg) Poczucie odrebnej
osobowosci - "ja jestem ja" - to sanskryckie Aham-kara (Aham - ja).

Iszwara, czyli B6g wszechs$wiata, osobowy, przejawiony zawiera w sobie wszystkie duchy
indywidualne, swiadome (zwane tez kszetradzna, tj. wtadca pola) jak i cata przyrode nieswiadoma,
(zwang - kszetra tj. pole, na ktérym odbywa sie wielki "dramat" ewolucji). Pierwsze nalezg do Jego
natury "wyzszej" (para); druga do "nizszej" (a-para), On - Iszwara jest zyciem i formg wszystkich
istnien. Czyli kosmiczna Istota Boga zawiera w swej nizszej naturze cato$¢ nieswiadomej przyrody, a
w swej Wyzszej - catos¢ swiadomej, tj. wszystkie istnienia duchowe, cata strone "Zycia". Podobnie
kazda swiadoma istota indywidualna posiada te dwie postacie - ducha i formy. (kszetra i kszetradzna):
Sa to dwie postacie Boga, ponad ktéra Sam On sie wznosi w Swej transcendentalnosci. Przy czym to,
co sie nazywa "jedyng Rzeczywistoscig" to Najwyzszy, jednolity i niepodzielny, a jednak wytaniajgcy
wielo$¢ dusz - Dziwa - ktére sg Jego zywymi czastkami. (patrz XllII rozdziat Gity). Za$ to co sie nazywa
"Maja" - a tylko bardzo czesciowo i jednostronnie oznacza ona utude - wiasciwie jest takze
rzeczywistoscig, ale niejako nizszego rzedu; jest to wszystkos¢ przejawiona, ktéra stanowi "nizszg"
nature Iszwary, czyli Prakriti, lub Szakti. (Para-prakriti czyli natura wyzsza jest zwana réwniez Para-
Szakti, a Iszwara - Sziwg, zas Brahman Parama-Sziwa).

Strofa 6 - Wszechswiat ze wszystkoscig swych zjawisk z Najwyzszego sie wytania, jest niejako
rzutowany w widzialnos¢ - przejawienie- lecz nie oddziela sie od Niego i nigdy nie moze by¢ poza Nim,
a jest zawsze Nim "objety" i w Nim "zawarty". Przy koncu Manwantary - okresu przejawienia - jest z
powrotem wchtoniety i pozostaje w stanie potencjalnym: "nieistnienia”.

Strofa 8 - Stowo najswietsze AUM to stowo tworcze Najwyzszego, przez ktére "wszystko sie stato
Co sie stato".

Strofa 9 - "Plomienny wysitek" - Tapas - nie tylko do ascetéw nalezy, kazdy wewnetrzny trud
wiodacy ku doskonatosci i prawdzie peten wyrzeczenia sie nizszej natury mozna nazwacé - Tapas.

Strofa 10 - "Wieczyste rzeczy wszelkiej nasienie" - Sanskr. Bhizam, - (mozna tez rzec - rdzen,
sedno, istota) jest to duchowa energia lub $wiatto$¢, z kidrej sie wszystko rozwija, a ktéra stanowi
najistotniejszy byt kazdej istnosci; to "ziarno ducha" w kazdej; jest ono zwane réwniez jej "swa-bhawa"
tj. "swoistym bytem", rdzeniem jej, takze wewnetrznym prawem. Rozum tutaj to Buddhi, czyli duchem
przeswietlone rozumienie, intuicja.

Strofa 11 - Pragnienie nie sprzeciwiajace sie Dharmie to pragnienie zgodne z naszym
wewnetrznym prawem, w kazdej dziedzinie; to rowniez wola - odbijajaca sie w nim - i tesknota ku
niczemu nie uwarunkowanemu szczesciu - Ananda; totez pragnienie i tesknota same w sobie nie sg
niepozadane, jeno gdy sg egoistyczne, osobowe, stanowig duzg przeszkode; trzeba je "oczysci¢", a
wowczas stajg sie potezna sitg twdrcza, unoszaca nas ku Prawdzie.

Strofa 12 - Tj. istoty, w ktérych przewaza jedna z trzech Gun kosmicznych (energii lub
whasciwosci): Tamas - bezwtad, ociezatos¢, gnusnos¢; Radzas - namietno$é, ruchliwos¢; Satwa -
harmonia, rytm. Rbznica pomiedzy Najwyzszym a Jego stworzeniem wyraza sie tu dobitnie w stowach:
"nie Ja w nich, lecz one sg we Mnie zawarte". Nic nie moze zawrze¢ jedynego, lecz On zawiera w
Sobie wszystkosé, a zadna w niej zmiana ni ruch, nie dotyka Jego, ktéry pomimo stworzenia
"Niezmienny trwa".

Strofa 13 - Czyli grg i przeplataniem sie tych Gun. Caty r6znorodny wszechswiat jest uwazany w
filozofii indyjskiej za nieskonczenie bogatg gre, nieskonczenie réznorodnych przemian tych trzech
energii; réznorodnos¢ ta mami i tudzi, utrudniajgc zobaczenie bezwzglednej jednosci u podstaw, ktérej
odkrycie jest celem Jogi, a uwiktanie sie w "utudng" wielorako$¢ jest przyczyng ztudnego poczucia "ja"
i "moje", a stad wszystkich grzechéw, btedéw i oddzielania sie od ... Siebie tj. Ducha, Boga w sobie.

Szankaraczaria robi uwage, ze w tej strofie Najwyzszy wyraza jakby zal, ze cziowiek Go nie
poznaje poza zastong Maji. Istotnie widzimy zmienne ksztalty i formy, a nie umiemy dojrzec
wieczystego Zycia, ktére je ozywia, widzimy cienie rzucane, a nie istote rzeczy i zjawisk, jak to Platon
byt juz niegdys obrazowo przedstaw

Strofa 14 - Dostownie: "boska zaiste jest gra tej tajemniczej Maji Gun".

Strofa 15 - Grzech jako dziatanie egoistyczne, w oddzielnosci, czyli pod wladzg Gun Tamasu i
Radzasu; gdy zapanowuje Guna Harmonii - Sattwy, cztowiek sie staje prawy, rzetelny, sprawiedliwy,

czyli moralny; a to jest koniecznym szczeblem zanim sie wzniesie w duchowosc¢, ktéra jest
przekroczeniem dwojni, wejsciem w jednosé. Demony to A-sury, istoty niewidzialne przeciwstawiajace



24
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

sie Dewom (Sury), Aniotom; wedle Hinduizmu jest ich niezliczona mnogos$¢ jak i Dewdw; jedne
dziatajg w sferze namietnosci, to krwiozercze Rakszasy; inne w dziedzinie mysli, podsycajg szatanska
pyche, okrucienstwo itd. ale sg to tylko wzgledne, znikome potegi, dla ruchu wszystkosci konieczne;
pojecie zta wieczystego, bezwzglednego w Hinduizmie nie istnieje.

Strofa 16 - Wielu ttumaczy: "ktérzy pragna doébr", materialnych czy moralnych; sadze, ze
dostatecznie oddaje pewng interesownos¢ wyrazenie: "osobiste zywig pragnienia". Trzy pierwsze
kategorie sa nazywane w Mahabharacie: "pozgdajacymi nagrody”, bo o co$ zawsze Boga prosza;
dopiero medrzec lub $wiety kocha i wielbi Najwyzszego o nic nie proszac a tylko mitujac i jednoczac
sie z Nim i to dopiero jest Bhakti, poprzednie typy wciaz tkwig w $wiecie dwdjni, wielosci i
rozdzielnosci. Wszelka modlitwa zawierajaca prosbe o cos, nie jest czystg mitoscig Najwyzszego; jest
usprawiedliwiona, ma swe miejsce w rozwoju, ale jest jeszcze dalekg od duchowosci, czyli madrosci -
"Znany".

Strofa 19 - Wasudewa - Szri Kriszna jako najwyzszy Pan prany tj. tchnienia zycia w rzeczy kazdej,
i Pan dusz indywidualnych (Dziwa), Wszech-duch. Tyko cztowiek na bardzo wysokim poziomie
duchowosci, wtasciwie juz niemal nadcziowiek - Mahatma - moze nieustannie widzie¢ Boga w rzeczy
kazdej i nie tylko powtarzac ale przezywac prawde - iz on jest wszystkim.

Strofa 22 - Wyraza piekna wiare iz kazda modlitwa, bez wzgledu na to do jakiej Jego postaci, pod
jakim imieniem do Boga zanoszona, zawsze do Jedynego zmierza i niechybnie dor "doleci”, bo imion
jest wiele, lecz On jest we wszystkich, gdyz piekne powiedzenie ze Bdg zniza sie do kazdej duszy
ktéra Go wielbi w jakiejkolwiek formie, w jakimkolwiek obrazie, wizerunku czy wyobrazeniu; oczywiscie
jest to okres dzieciecy gdy dusza potrzebuje wizerunkéw; jak kazda prosba moze by¢ wystuchana, tak
przez kazdy wizerunek dziecieca dusza moze otrzymac btogostawienstwo i taske. Ale te prosby, jak i
czczenie wizerunkow, to przeszkody na dalszej wyzszej drodze ku Niemu.

Strofa 25-27 - Wszechswiat caly uwaza filozofia Indii za twér mysli, czyli Jogi-Maji, Najwyzszego,
stad widzialno$¢ nazywa sie tez Majg - zastong z Jego mysli tworczej utkana, poza nig ukrywa sie
Jego istota transcendentna. Cho¢ wszedzie obecny, cho¢ w kazdym sercu zamieszkaty On i poza nimi
trwa, niepojety i wszystko przewyzszajacy.

"Z zadz i nienawisci zrodzonej" - dostownie: z sit przyciagania i odpychania.

Strofa 29 - "Od narodzin i $mierci" - niektérzy ttumacza od starosci i $mierci. Adhi-Atman -
ttumacze - "ducha rdzen".

Dwie ostatnie zwrotki jak i pare pierwszych Rozdziatu 6smego, sg niezmiernie trudne do oddania i
zrozumienia dostow

Strofa 30 - "Ci, ktorzy znajg lub widzg Mnie w Adhi-bhuta (tj. w $wiecie wszystkich zywiotéw) w
Adhi-dajwa, (1j. S$wiecie Dewdw, Aniotow lub stronie energii zycia) w Adhi-jadzna (tj. w pierwotnej,
najpierwszej u podstaw stworzenia, jak i we wszystkich pézniejszych ofiarach) ci niewzruszonej mysli"
itd. Adhi - znaczy najpierwszy, pierwotny, pra...

ROZMOWA OSMA
Ardzuna pyta:

1. Czymze jest Brahman - przenajwyzsze TO - a czym Karma, dziatanie kosmiczne, powiedz
mi, o Ty z istot najwznio$lejszy. Co jest wszech-zywiotdbw podstawg, a co Swietlistych i ich boskich
energii istotg?

2. Co jest, tu na ziemi, ofiar zasadniczym podtozem i jak, o wielki Madhu Pogromco, moze Cie
pozna¢ w ostatnig godzine zywota cztowiek duchowi poddany?

Pan rzecze:

3. Pra-odwieczny Niezmienny - to Brahman; Jego istotnej natury tres¢ - to Ducha najczystszy

rdzen; najpierwszy ruch twérczy, z ktérego byt wszelki powstaje - pra-dziataniem sie zowie.

.4 Wszech-zywiotdw rdzenng podstawag jest Moja przemijajaca, zmienna natura; zas
Swietlistych - zyciotworczych, wszechprzenikajacych energii - Purusza, kosmiczny Duch; a ofiar
wszystkich tu na ziemi podstawg jestem Ja Sam, o najlepszy z ludzi.



25
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

5. a kto opuszczajac ciato, w ostatnig godzine swego zywota, o Mnie jedynie mysli, ten w Mojg
Istnos¢ wstepuje. Jest to ponad wszelkg watpliwos¢ pewne, Ardzuno.

6. O jakiej istnosci kto mysli, gdy ciato porzuca, ku tej idzie, o Kaunt, bo ta tesknocie jego i
naturze najblizsza.

7. wiec myslac wcigz o Mnie, idz w bdj, Ardzuno, przyjdziesz do Mnie niechybnie, jesli mysl i
dusze ku Mnie niepodzielnie zwrocisz.

8. Bowiem kto ku niczemu, précz Mnie nie zwraca sie myslg, o Parto, kto ze Mng swa
Swiadomos¢ jednoczy i w jodze niewzruszony trwa, boskiego, najwyzszego ten dosiega Ducha.

9. A kto o Przedwiecznym rozmysla, Wszechwiedzacym, Wszechwiadcy, o Tym ktéry od
najdrobniejszej kruszyny mniejszy, a jest wszechistnien Opoka, ktdry niepojety i nieogarniony ma
ksztalt i ponad wszelki jest mrok, od stonca swietlistszy;

10. kto w godzine $mierci peten zarliwej ku niemu mitosci z niewzruszong mysla i gtebig
samooddania, mocg Jogi odpowiednio swe tchnienie zywotne miedzy brwiami skupi, ten pograzy sie
w boskos¢ najwyzszego Ducha.

11.  Powiem ci teraz pokrotce o tym "przybytku" szczesliwosci wieczystej, ktory znawcy Wed
Niezniszczalnym, Odwiecznym zwa, w ktdry wchodza medrcy w jodze doskonali i od pragnien wolni,
ktory jest celem najwyzszym tych, ktérzy sg w slubach czystosci nieztomni.

12.  Kto w ostatnig chwile zycia, gdy opuszcza to cialo, zamknie wszystkie zmystéw wyloty,
dusze w sercu skupi, a prady zywotne e gtowie - w joge wgtebiony,

13.  "AUM" - najswietsze Stowo Brahmana - powtarza, o Mnie myslac jedynie, ten zaprawde na
droge wchodzi najwyzsza.

14.  Kto tylko o Mnie nieustannie mysli, na nic innego nie baczac, w jodze niewzruszony, a Mnie
oddany, temu nie trudno, o parto, zjednoczy¢ sie ze Mna.

15. A gdy we Mnie wstapi, ten wielki duszg cztowiek, nie wraca juz wiecej na ten swiat bélu
znikomy, bowiem wzniostg doskonato$é osigga.

16. Wszystkie sfery kosmiczne, o Ardzuno, az do $wiata Brahmy, podlegajg prawu narodzin
ponownych; lecz ten, kto sie we Mnie pograzy, o Kauntejo, od narodzin jest wolny.

17.  Kto wie, iz "Dzien Brahmy" tysigc epok trwa, a drugi tysigc mija nim "Noc Brahmy" sie
skonczy, ten zaprawde wie, czy jest dzien i noc.

18. Z poczatkiem Dnia z Nieprzejawionego wytania sie wszystkos¢ zjawiona; z nastaniem Nocy
znow powraca i catkowicie roztapia sie w tym, co Nieprzejawionym sie zowie.

19. Niezliczonos¢ istnien pojawiajacych sie wcigz i wcigz od nowa, roztapia sie za nadejsciem
Nocy i wyptywa zndéw, zgodnie z Prawem, a bez woli wtasnej, gdy nadchodzi Dzien.

20. Lecz ponad tym Nieprzejawionym istnieje zaprawde inne pra-odwieczne, ponad kosmiczne
Nieprzejawione, gdy catos¢ wszechswiatow zanika, Ono Samo niezmiennie trwa.

21.  To nieobjawione "Niezmiennym i Niezniszczalnym" zwag, a takze stanem najwyzszym; kto
Jego dosiegnie nie wraca juz wiecej. Ten ci jest M6j najgorniejszy "Przybytek".

22. Dosiegna¢ mozna tej prze-najwyzszej Istnosci, o Parto, w ktérej bytdw wszystkosé
zanurzona, ktéra wszechistneinie przenika, przez nieziomne, a zarliwe samooddanie ku Niej
wytacznie zwrdcone.

23. Powiem ci teraz, o Bharatow ksiaze, jaki jest czas, w ktoéry odchodzac Jogi nie wraca na
ziemie, a w jaki umierajac powraca tu jeszcze.

24. Ogien, Swiattos¢, dzien, ksiezyc przybierajacy i pétnocnego biegu stonca pétrocze,
towarzyszg smierci Joga, ktory poznat Brahmana i do Brahmana powraca.

25.  Noc, dym, zmniejszajacy sie ksiezyc i potudniowego biegu stonca potrocze, towarzysza
Smierci Joga, ktéry w swiattos¢ ksiezycowg wchodzi i powrdci¢ tu musi.

26. Sato dwie pradawne na tym $wiecie drogi - droga swiatta i droga mroku; pierwsza odchodzi
ten, ktéry nie wraca, druga kto wcieleniom ponownym podlega.



26
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

27. Znajac te dwie drogi, o Parto, Jogi nie zbtadzi. Wiec trwaj zawsze niewzruszony w Jodze,
Ardzuno.

28. Jogi, ktory to wszystko poznat, wznosi sie ponad wszelkie owoce zastug ofiar Wedyjskich, z
umartwien i wysitkbw wewnetrznych, oraz czyndéw mitosierdzia ptynace i wchodzi w pra-odwieczny,
przenajwyzszy "Byt".

Tak brzmi przestawnych Upaniszadéw

Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,

rozmowy Szri Kriszny z Ardzung

Czes¢ Osma zwana:

JOGA NIEZMIENNEGO NIESKONCZONEGO BRAHMANA.

PRZYPISKI DO ROZMOWY OSMEJ

Strofa 1 - TO Brahman "Tat Brahma" - uzywa sie czesto w Upaniszadach, najgtebszych ksiegach
filozoficznych Indii, dla oznaczenia, Samoistnego, Samobytnego, Niezniszczalnego (Akszara) Bytu,
pra-zrédia i pra-przyczyny wszystkosci, tj. przejawionego i nieprzejawionego, widzialnego jak i
niemozliwego nawet do pomyslenia, czy wyobrazenia; w przeciwstawieniu do postaci (osoby) Boga
przejawionej w kosmosie, ktéra jest wszechzyciem, przenika i ozywia wszechswiat zjawiony (widzialny
i niewidzialnych $Swiatéw) ta nazywa sie wielu imionami - Iszwara, Wasudewa, Narajana, itp., co
odpowiada chrzescijanskiemu pojeciu osobowego Boga. Adhiatma - to ten sam Brahman jako
najwyzszy Duch - najistotniejsza Jazn - czyli Pratjag-atma, przebywajaca w kazdej istocie, ludzkiej
czy nadludzkiej; Szankaraczaria méwi o nim: "to co najpierwsze objawia sie jako rdzen Jazni w istocie
wcielonej, a co okazuje sie w koncu tozsame z najwyzszg Rzeczywistoscia, tj. z Brahmanem". A
wedle wspoétczesnego wielkiego filozofa i Joga - Szri Aurobindo: "Adhiatma to 'Swa-bhawa' czyli
najrdzenniejsza natura Najwyzszego, jako duchowa pra-przyczyna zaistnienia Zycia i Duszy
wszech$wiata przejawionego" (i cztowieka). Adhidajwa, Swietliéci - to wyraz energii tworczej -
"meskiej" tj. dodatniej - Puruszy. Purusza - Bdg cztowiek, lub przejawienie Boga w najwyzszym
kosmicznym cztowieku, lub Cztowiek zbiorowy - Ludzkos$¢. "Moja Istnos¢" (Madbhawa), fj. istnos¢
najwyzszego Puruszy czyli - Puruszottaamy - "O Ty z istot najwznioslejszy" - Puruszottama, dostownie:
"najwyzszy Duch" w przejawieniu. Adhibhuta - Pra-zywioty, lub wszechzywioty, to cata zmienna
Przyroda i wszelkie jej przeobrazenia; a Swietliéci - wyrazaja duchowa energie, $wiadomag Dusze
wszechswiata, ktéra sie przejawia i dziata poprzez setki i tysigce Istot rozumnych - Dewdw -
kierujacych poszczeg6inymi dziatami kosmicznego zycia i jego procesow. - Adhijadzna - to zaréwno
najpierwsza, pierwotna Ofiara Najwyzszego, przez ktéra wszechswiat powotuje do bytu - ograniczajac
Swa bezgranicznos¢ - jak i Jego ciagta, nieustajaca ofiara, gdyz jest "zamkniony" w kazdej istnosci, w
kazdym ksztalcie, w kazdej rzeczy, a ograniczenie to jest ofiara. Karma to dziatanie kosmiczne, lub
pra-dziatanie, lub "ruch Ducha", pierwotny twoérczy impuls energii Najwyzszego, zwany wisaraga -
ktéry wytania z owego najpierwszego samoistnienia (Swabhawy) wszelkie kosmiczne zycie i
twérczos¢ w Przyrodzie - Prakriti.

Strofa 11 - Przybytek, to stan lub byt "szczesliwosci wieczystej" - jedni komentatorzy uwazaja iz
jest to "niebo Wisznu" (drugiej Osoby tréjcy, ktorej Szri Kriszna jest wcieleniem), drudzy twierdzg iz
stowa te odnosza sie do Najwyzszego Brahmana; sktaniam sie do ostatniego ujecia.

Strofa 12 - "Wyloty zmystow" tj. otwory ciata, punkty kontakiu ze sSwiatem zewnetrznym.
"Zamykanie" ich tj. czynienie zupetnie nie wrazliwymi na zadne z zewnairz podniety, jest jednym z
trudnych éwiczen Jogi i wymaga bardzo duzej umiejetnosci; tylko cztowiek zaawansowany w Jodze
potrafi tak skupi¢ wszystkie swe energie; wéwczas staje sie potezny.

Strofa 16 - "Sfery kosmiczne" - "Swiat Brahmy" tj. najwyzsza sfera przejawionego $wiata, (wedle
filozofii hinduskiej jest ich siedem), ktéra mozna z naszego punkiu nazwac¢ sferg Ducha, jest
nieodtaczng od catosci przejawionych $wiatéw, a te podlegajg rytmowi zwanemu "Wdechem i
Wydechem Brahmy", (trzecia Osoba tréjcy hinduskiej, nie Brahman) lub cyklami Manwantary i Pralaji;
podczas pierwszej swiaty powstajg, zyja i rozwijajg sie, podczas drugiej "usypiajg, wchodzac w
nieprzejawiony, potencjalny stan. Manwantara nazywa sie "Dniem", Pralaja "Nocg Brahmy". Epoka -
to hinduska Juga, obejmujaca setki tysiecy wiekéw.

Strofa 19 - "A bez woli wilasne|" - niesione prgdem wielkiego rytmu kosmicznego Prakriti,
rzgdzonego Prawem najwyzszym.



27
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 21 - "Najgorniejszy Przybytek" - mozna tez nazwac - byt, stan, patrz objasnienia do Strofy
11.

Strofa 23 - Okresy roku, miesigca i doby, gdy Swiatto sie zwieksza, sa uwazane za posiadajace
magnetyzm dodatni, najlepiej nadajacy sie do pracy wewnetrznej, Jogi, itd. Jogowie i ludzie, ktdrzy
stojg na wysokim poziomie duchowego rozwoju, umierajg wybierajac swiadomie te wiasnie okresy, bo
odpowiadajg ich pracy; nie nalezy przez to rozumie¢, ze te okresy wptywajg na ich rozwdj, a odwrotnie
ich rozw6j decyduje o wyborze tych okreséw.

Strofa 25 - "W Swiattos¢ ksiezycowg wchodzi" lub w nig "odziany". Hinduizm twierdzi iz jedng ze
sfer wszechswiata, ta "najblizej" - (nie w przestrzeni, bo sie wzajemnie przenikaja, a raczej w stanie) -
ziemi potozong, jest tzw. "astralna", ktorej symbolem jest $wiatto ksiezyca, albo woda. Jest to sfera
wzruszen, namietnosci i pragnien, czyli energii emocjonalnych. W tym znaczeniu zwrotka méwi iz ten
kto jest odziany w "ksiezycowe ciato" lub wchodzi "w ksiezycowag swiattos¢", posiada jeszcze silne
pragnienia, wiec musi powraca¢ na ziemie by znalez¢ ich wypetnienie.

Strofa 26 - Owe okresy roku, miesiaca i dnia odpowiadajg swym namagnetyzowaniem wielkim
podziatom na dwdjnie przeciwienstw - ktére sa jako dwie strony tego samego medalu - swiatto i mrok,
dzien i noc, plus i minus, dobre i zte itd. Obie dwojnie przeciwienstw muszg by¢ poznane zanim
mozemy sie od obu wyzwoli¢. Ta sama my$l - wzniesienia sie ponad wszystkie owoce, 1j. skutki nawet
najlepszych czynéw, zastug i cnét, jako nalezacych do $wiata dwdjni - wyraza sie w zwrotce 28.

ROZMOWA DZIEWIATA
Btogostawiony rzecze Pan:

1. Objawie ci teraz, Ardzuno, bo$ wolny od watpien, te tajemnice zaiste najgtebsza, madrosé wraz
z wiedza, ktére gdy poznasz wyzwolisz sie od zia.
2. Najwyzsza to z nauk, najwieksza z tajemnic i do Swietosci najprostsza droga; zgodna ze
Swietym Prawem, nigdy nie moze zagina¢, ku petnieniu nietrudna, na bezposrednim przezyciu oparta.
3. Ludzie matej wiary, niezdolni przyja¢ tej wiedzy duchowej, Mnie dosiegna¢ nie moga, o
wrogow zwyciezco, i na ten $wiat utudy i $mierci wcigz powraca¢ musza.
4. Wszechswiat caty przenikam w Mej nieprzejawionej, nieuchwytnej postaci; wszystkie
istnienia sg we Mnie zawarte, lecz nie Ja w nich.

5. Ale i nie jest we Mnie ten swiat caly zawarty; poznaj Ma boska, tajemng Joge, Ardzuno. Jam
istnien opoka, Sam na niczym nie wsparty, podtrzymuje i zywie wszechtwory, lecz Sam poza nimi
trwam; Duch M§j pra-zrédtem wszechistnien.

6. Jak powietrze jest w eterze przestrzennym - Akaszy - zawarte, tak we Mnie, wiedz to
Ardzuno, jest wszechswiat zanurzon i zawart.

7. Twor wszelki, o Kauntejo, w tono Pra-Matki Przyrody Mej wraca u schytku kosmicznego
Dnia, a gdy nastepny swita Dzien, znéw go z Siebie wytaniam.

8. Uzywajac Mej wiasnej Natury, w byt wcigz rzucam od nowa mnogosc¢ istnien bezsilnie
potedze Przyrody poddanych.

9. Lecz ten boski czyn z niczym Mnie, o Dhanandzajo, nie wigze, bowiem ponad dziataniem
niewzruszony trwam.

10. Ja tez sprawiam, jako Przyrody zwierzchnos¢ nieuchwytna, iz wytania ona wszystko co
istnieje, wszelki ruchomy i nieruchomy twér; oto dlaczego, o Kauntejo, krag istnienia obraca sie wcigz.

11.  Bezrozumni, ktérzy nic o Mej najdoskonalszej nie wiedza lIstocie, jako o najwyzszym
wszechstworzenia Wtadcy, nie poznajg Mnie i lekce sobie wazg gdy sie im w ludzkiej jawie postaci.

12. O pustej wiedzy, proznych nadziejach i jatowych czynach, pozbawieni rozumu i
rozpoznawania, dzielg przebiegta i dzikg demonow nature.

13. Lecz wielcy duchem. O Parto, ktérzy w mej boskiej uczestniczg naturze, uznaja Mnie jako
wszechistnien niezniszczalne zrédto i wielbig Mnie w mysli skupieniu gtebokim;

14. nieztomni w Slubach, a stali w swej jodze, Mnie wystawiaja, przede Mna sie kionig we czci i
uwielbieniu zarliwym.



28
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

15.  Inni madrosé swa przynoszac w ofierze, jako Jednos¢ i jako Wielos¢ Mnie czcza, w kazdej
widzac Mnie istocie i w niezliczonych kosmicznych obliczach.

16. Jam jest ich ofiarg i aktem ofiarnym; Jam strawag co duszom przodkdéw w rocznice gotuja;
Jam zielem, co ogien roznieca i drogg swietosci najczystszej i pradawnym Mantramem i olejem
ofiarnym; jam ogniem i catopalng Jam tez jest ofiara.

17. Jam jest Rodzicem wszechswiata i jego macierza; Wszechtwérca, Wszechwiadcg i
najswietszym poznania przedmiotem i Aum - Stowem Potegi i Wedow trzech trescia.

18.  Jam jest Droga i Cel, Oblubieniec i Pan, Jam Ostoja Opoka i Schron, Jam Przyjaciel
odwieczny i Swiadek, Swit i Zmierzch istnienia, bezdenna Skarbnica i wieczyste, niezniszczalne
wszystkiego Nasienie.

19.  Jam ciepta i deszczu Rozdawca; Jam Niesmiertelno$cig i Smiercig zarazem, Jam Bytem i
Niebytem, Ardzuno.

20. Znawcy trzech Wed i ci co $wietg Some pija, czysci i wolni od grzechu, ofiarg Mnie wielbigc
o droge do nieba pytaja, a wznidstszy sie w niebianski swiat Wtadcy Swietlistych, biesiad anielskich
kosztuja.

21. a gdy sie wielkoscig dziedzin niebianskich nasyca, a Swigtobliwos¢ swojg wyzyja do
dna, zndw na ten swiat Smiertelnych wracaja. ldac za przepisami Wed, zyjac cnotliwie i pragnac
nagrody, osiggaja to co przemija.

22. Lecz tych, ktérzy Mnie jednemu przynoszg swa czes¢, w nic innego nie kierujac mysli, tych
zharmonizowanych ze Mna i w Jodze zjednoczonych, Ja Sam obdarzam i chronie.

23. Nawet ci, ktérzy z zywa wiarg Swietlistym sktadajg ofiary, Mnie réwniez tym wielbia, o synu
Kunti, chociaz nie wedle pradawnych wskazan.

24. Bowiem jam jest Pan ofiar wszystkich, kazdg upodobatem ofiare, a oni btadza, Mej istotnej,
najgtebszej nie znajac natury.

25. Do Swietlistych idg ci, ktorzy Swietlistych wielbig; do przodkéw, ktérzy przodkom oddaja
czes$¢; do duchow przyrody, ktérzy duchom przyrody skiadajg ofiary; lecz ci, ktérzy Mnie wielbig, do
Mnie przychodza.

26. Kazdy najdrobniejszy dar z mitoscig ztozony - listek, kwiat, owoc, wody odrobine - trudzacej
sie duszy samooddania dar, przyjmuje Ja Sam.

27. Cokolwiek wiec czynisz, czy spozywasz, o Kauntejo, czymkolwiek sie cieszysz, czy w darze
przynosisz, jakikolwiek trud podejmujesz, lub ofiare sktadasz - czyn to wszystko Mnie poswiecajac.

28. A bedziesz wolny od dobrych czy ztych plondw, co niewole dziatania stanowig; przez Joge
wyrzeczenia z duchem zjednoczony, oswobodzisz sie od wiezéw i Mnie dosiegniesz.

29. Jednaki jestem dla wszystkich istot, nie masz dla Mnie odstreczajacych ni upodobanych;
lecz ci, ktérzy Mnie wielbig zarliwg mitoscia, zaiste we Mnie sa, a Ja w nich.

30. Nawet cztowiek czynigcy Zle, jesli Mnie niepodzielnie catym sercem czci, jako sprawiedliwy
poczytywany by¢é musi, bowiem stusznie wybrat i wole swa dobrze skierowat.

31. Niebawem ku Dharmie powr6ci, sprawiedliwym sie stanie i nieprzemijajacy zdobedzie pokdj;
wiedz, o synu Kunti, iz nigdy nie zginie ten, ktéry Mnie mituje.

32. kto we Mnie szuka jedynie ostoi, o Parto, choéby z tona grzechu wyszedt, chocby Wajszg byt,
Szudrag, czy kobieta, osigga réwniez najwyzszy cel.

33. Tym bardziej Mnie oddani swigtobliwi Bramini i wieszczowie krélewscy. Wiec i ty,
zakosztowawszy tego przemijajacego, bezradosnego swiata, ku Mnie niepodzielnie skieruj swojg
czese,

34. ku Mnie calg dusze i mito$¢ goraca zwr6¢, Mnie wszystkie poswiecaj ofiary, przede Mna sie
skfaniaj we czci, a w Duchu utwierdzony, ze Mng zjednoczysz sie niechybnie.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadow
Bhagawad Gity - Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung



29
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Czes¢ Dziewigta zwana:
JOGA NAJWYZSZEJ NAUKI | NAJGLEBSZEJ TAJEMNICY
lub JOGA MADROSCI KROLEWSKIEJ | KROLEWSKIEJ TAJEMNICY.

PRZYPISY DO ROZMOWY DZIEWIATEJ

Strofa 2 - "Najwyzsza z nauk" - dostownie: "krdlowa nauk", podobnie jak najwyzsza Joge nazywa
sie Radza Joga, czyli Joga krélewska - "Swietym Prawem" - Dharma.

Strofa 3 - Intuicyjna, wewnetrznie doswiadczona wiedza.

Strofa 4 - Swiat jest "zanurzony" w niepojetej Energii Nieprzejawionego. Tq najwyzsza wiedza jest
poznanie iz Szri Kriszna - jako inkarnacja Wisznu - jest wyrazem i przedstawicielem najwyzszego i
nieprzejawionego Brahmana; te tajemng nauke powierza sie tylko tym, ktérzy maja gteboka wiare i
mitos$¢ zarliwa.

Strofa 5 - Immanentnos¢ Boga, jak i przewyzszanie wszystkiego stworzonego, catego przejawienia,
wyraza sie w tej zwrotce tak jasno; catos¢ wszechswiatow jest jeno nieznaczng czasteczka tworczosci
Najwyzszego.

Strofa 7 - W fono wyzszej Prakriti, bowiem: "tylko Mej $wiatotwérczej jogi to przejaw".

Strofa 8 - Dopoki duch nie pozna i nie stanie sie panem Przyrody, jest z koniecznosci jej
dziataniom catkowicie podlegty i nie ma "wtasnej woli".

Strofa 9 - Czyn stwoérczy, jak i immanentnos¢, nie ogranicza Boga, przewyzsza On bowiem
niepomiernie wszelkie wytonione z Siebie przejawienie.

Strofa 11 - Tj. nie umiejg dojrze¢ Ducha w cziowieku, Boga ukrytego w nim zawsze, nawet pod
najgrubsza zastona, ani tez umiejg pozna¢ Go w sobie; mozna réwniez rozumiec¢ iz nie poznajq - gdy
wciela sie na ziemi jako "Awatar".

Strofa 12 - "Jatlowych czynach" - jesli na nie patrzy¢ i ocenia¢ wedle wyzszych, duchowych
sprawdzianow.

Strofa 12 - Asury, Rakszasy - istoty mroku (patrz Rozmowa VII, 15). Cztowiek, ktéry pozwala na
zapanowanie w sobie najnizszych namietnosci lub okrucienstwa, ktéry zywi egoistyczne i nienawistne
mysli, jednoczy sie z tymi istotami mroku i wkrétce staje sie ich niewolnikiem i powolnym narzedziem -
jest przez nie "opetany"; tym sie tlumaczg nieludzkie czyny $wiadomego, umysinego a
wyrafinowanego okrucienstwa itp. - MOwi sie iz nierozumni sg pod wiadzg tzw. "Mohini Prakriti",
utudnej, mamiacej ztudg postaci Przyrody; zas rozumni "uczestnicza w boskiej naturze" Najwyzszego,
zwanej "Dajwi Prakriti", w ktérej Guna harmonii - Sattwy - sie wyraza.

Strofa 15 - Niektérzy ttumacza: "jako jednos¢ niepodzielng Mnie widza i jako wielorakos¢ w
milionie oblicz, ktére ze wszech stron na nas patrzg".

Strofa 16 - Ziele Auszadha - jest zielem leczniczym, a zarazem stuzy do rozniecania ognia.
Symbolizuje tutaj pozywienie istot wszystkich. W ofiarach Wedyjskich ofiarowywato sie Najwyzszemu
cala swa istote, oddawato Mu sie niejako to, czym cztowieka obdarzyt, od fizycznego ciata do
najwyzszego ducha witacznie. - Podczas rytuatu za dusze przodkéw przygotowuje sie specjalnie
poswiecong strawe, podobnie jak ongis w obrzedach naszych "Dziadéw". Mantram - krétkie, magiczne,
modlitewne zdanie, utozone przez medrcow na podstawie najgtebszej wiedzy o dziataniu dzwigekdw,
ich doborze, tonacji, matematycznej podstawie itd. zaleznie od zamierzonego celu; majg do dzi$
olbrzymig moc i wptyw, sg uzywane w Jodze, modlitwie, jako wezwanie itp. - "Olej" - to topione masto,
od wiekow uzywane jako najszacowniejszy element przy nabozenstwach i ofiarach. Do dzi§ dnia w
wielkie swieta setki litrow "ghi" wlewa sie w ogien; wrzuca sie wen tez i inne przedmioty - trawy, ziota,
wonnosci, kadzidta, drzewo pachnace, rézne ziarna itp.

Strofa 17 - Rik Weda, Sama Weda i Jadzur Weda, imiona trzech najswietszych i najbardziej
starozytnych, wedle Hinduizmu objawionych ksigg. Dostownie w tekscie: "Jasniejgcych Piesni, ofiar i
madrosci ksiegach". - Stowo Potegi - Om lub Aum.

Strofa 19 - Sat - byt, istnienie, absolutna rzeczywistosc; A-sat; odwrotnosc, to co absolutnego
istnienia nie posiada, jest wzgledne i w stosunku do pierwszego utudne. Sat - to Brahman, A-sat
przejawienie Jego w czasie, wszechswiat. Méwi sie réwniez, ze jest to najpierwsza "dwdjnia
przeciwienstw", poza nig jest tylko Niepoznawalne, Niepojete, absolut - Parabrahman.



30
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 20 - Soma - napdj rytualny, poczytywany za btogostawiony i uswiecajgcy. Mistycznie -
najwyzsza tres¢ wewnetrznego przezycia Anandy - Szczesliwosci duchowej. "Wtadca Swietlistych" lub
"wodz bogéw" - Indra, jest on réwniez wladca Akaszy, eteru kosmicznego przestworéw niebieskich.
Kazde uczucie, mysl czy cnota przynoszg swoj skutek w postaci nagromadzenia pewnej energii, ktéra
sie "wyzywa" w niebianskim swiecie; gdy energia ta, dajgca w tym "raju” radosc¢ i szczescie wyczerpie
sie, stan rajski sie konczy. Zaréwno zte jak i dobre czyny, mysli, uczucia, rodzg swdj nieunikniony
skutek, ktory "wyzyty" by¢é musi. Dopiero zjednoczenie swego dziatania z Najwyzszym i
zharmonizowanie z Nim swych uczué¢ i mysli, czyni mozliwym wzniesienie sie zarowno ponad dobro
jak i zto, tj. ponad skutki obu, czyli wyzwala od Karmy. Dlatego to mowi sie iz cnota, jesli nie jest
absolutnie bezosobista, a wiec nieswiadoma, tak samo wigze jak jej odwrotnosé, stwarzajgc skutki
konieczne do "wyzycia"; wiec od ostatecznego wyzwolenia oddala.

Strofa 22 - Wiara w dostowne znaczenie tej "obietnicy" jest wsrdd religiinych Hinduséw, a
zwlaszcza Sanjasinéw tak silna, ze uwaza sie iz jesli Jemu zaufaja, On sie 0 nich zatroszczy (nawet o
zywnosc), nie pozwoli im umrze¢ z gtodu, obroni przed niebezpieczenstwem itd., po prostu "bierze na
siebie" wszystkie trudy i ciezary Swego zarliwca, byle wiara i ufnos¢ byly doskonate, przyktadéw tego
stosunku w zyciu, nawet dzisiejszym, jest niezliczona ilosc.

Strofa 25 - Tj. kazdy do innej dziedziny swiata posmiertnego; tylko ci, ktérzy ku Najwyzszemu
potrafig sie wznies¢ moga sie z Nim zjednoczy¢.

Strofa 26 - Jest to rowniez dostownie rozumiane i praktykowane w hinduizmie, z najwyzsza wiara,
ze "przyjmuje On Sam".

Strofa 27 - "Trud" wewnetrzny to Tapas; zewnetrzne "umartwienia" tez sie do Tapasu zalicza, a
majg one sprowadzac olbrzymie skutki.

Strofa 29 - Niektorzy ttumacza: "jestem obecny we wszystkich istotach, wiec zadna nie moze Mi
by¢ odstreczajaca lub upodobana, ale ci, ktérzy Mnie mitujg sa Mi zaprawde drodzy".

Strofa 30 - Czyny moga by¢ wynikiem przesztych mysli i namietnosci, moga by¢ ostatnia, niemal
automatyczng krystalizacjg w przesztosci nagromadzonych energii, od obecnych ztych pobudek juz
wolng; a czes¢ niepodzielna i zarliwa dla Najwyzszego sptomienia wszystkie skutki i dusze catkowicie
przetwarza.

Strofa 32 - "Z tona grzechu wyszedt" - tzn. urodzit sie w grzesznej, nedznej i niskiej, nieuczciwej
rodzinie, zyjacej nikczemnienie, nie wedle prawa Dharmy. Uwazato sie, ze studiowanie ksiag swietych
oraz filozofii byto przygotowaniem do Jogi, jak i odejscie od zwyktego zycia; przygotowania takiego nie
mogli zazwyczaj podejmowac kupcy, pochtonieci interesami (Wajszjowie), ani pracownicy fizyczni, ani
kobiety w swej domowej pracy; nie bylo to uwazane za ich Dharme, cho¢ byto wiele wyjatkoéw, a przed
wdowami otwieraty sie mozliwosci studidow i Jogi. Tu Szri Kriszna mowi rzecz rewolucyjna, ze nawet
bez uprzedniego przygotowania, a tylko dzieki zarliwej dla Niego mitosci i zaufaniu bez granic,
najwyzsza Joga jest mozliwa, czyli daje nadzieje kazdemu cztowiekowi i jedynie od jego wtasnej woli
uzaleznia przezwyciezenie wszystkich trudnosci na drodze ku Niemu.

Strofa 34 - Tu Szri Kriszna mowi o swej kosmicznej postaci, o Prze-najwyzszym dziatajacym w
Nim i poprzez Niego.

ROZMOWA DZIESIATA
Pan rzecze:

1. Postuchaj jeszcze, o poteznie zbrojny, Mego najwyzszego Stowa, kitéry catym sercem
rados¢ we Mnie znajdujesz.

2. Ni bogowie Swietlisci, ani medrcy najwieksi pra-poczatku Mego nie znajg , albowiem Jam
jest wszystkich medrcéw i bogéw pra-zrédtem.
3. Kto mnie takim zna i wie, ze ponad narodziny jestem i ponad $mier¢, bez poczatku i kohca,

odwieczny Pan wszechstworzenia, ten wsrdéd smiertelnych ziudzie nie podlega i od wszelkiego
uwalnia sie grzechu.

4. Rozum, madros¢, od utud niezaleznosé, cierpliwosé, prawda, wszechprzebaczenie,
samoopanowanie i spokoj, radosc i cierpienia, istnienie i nieistnienie, strach a takze nieustraszonosg¢;



31
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

5. zyczliwo$¢ dla wszelkiej istoty, réwnowaga, zadowolenie, bohaterstwo wewnetrznego
wysitku, mitosierdzie i hojnos¢, stawa i niestawa - oto rozliczne swiadomych istot stany, a wszystkie
ode Mnie pochodza.

6. Siedmiu Swietych Wieszczdw, jak i czterech Przedwiecznych, a takze wszyscy Manu, od
ktorych sie ludzkos$¢ wywodzi, z Mojej natury sg i z Mojej mysli zrodzeni.

7. Kto zdolny wnikng¢ w tresc tej wszechwtadzy Mojej i Jogi, ten bez watpienia niewzruszony
w Jodze w harmonii trwa.

8. Jam Pra-rodzicem i zZrédtem wszechrzeczy, ze Mnie wytania i rozwija sie wszystko;
rozumiejac to, medrcy w zarliwym Mnie wielbig zachwycie.

9. Mysla i dusza ku Mnie zwréceni, catg Swiadomoscig pograzeni we Mnie, szczesliwi, radosni,
0 Mnie wcigz mowia, Swiattem swym dzielac sie wzajem.

10. Tych zawsze w harmonii radosnych, a Mnie goracg wielbigcych mitoscia, Joga
rozpoznawania duchowego darze, ktéra ich do Mnie przywodzi.

11.  Z czystego dla nich wspbfczucia, przebywajac w ich sercach, $wiattem madrosci jarzacym
mrok niewiedzy niwecze.

Ardzuna méwi:
12.  1ze$ jest Brahman najwyzszy, najwznioslejszy, przeczysty, jedyna Ostoja i najgornirjszy Cel i
wieczny Cziowiek-Bég, Ty, bez poczatku i konca, wszechobecny Pan,

13.  wszyscy medrcy to powiadali; takim stawit Cie boski wieszcz Narada i Asita, Dewala i Wjasa,
a teraz objawiasz mi to Sam.

14.  Wierze gteboko iz prawdg kazde Twe stowo, o Keszawo; twej zjawy kosmicznej, o
najdrozszy Panie, nie poznat dotad nikt, ni Swietlisci, ni tytany pojac¢ jej nie zdolni.

15.  Zaprawde Ty jeno Sam znasz Siebie, przez Siebie samego, o Przenajwyzszy; Tys jest
wszechstworzen Krynica, tworéw wszystkich Panem, Swietlistych Wtadca i Swiatéw Wszechrzadca!

16. kaskaw mi badz i wymieni¢ racz wszystkie, bez wyjatku, Twe boskie zjawienia i potege ktéra
wszechtwory przenikasz i trwasz.

17. Jak mam Cie poznaé¢, o Jogi wszechswiata, przez nieustanne o Tobie rozmyslanie? O jakich,
jakichze to postaciach Twych, Panie, mam wcigz rozmyslaé?

18. Sam objaw mi raz jeszcze, a obszernie, Twg Joge i zjawy Twej chwate niezmierng, o
Dzanardano, bowiem chtone Twych stéw nap6j niesmiertelny i wciaz wiecej i wiecej ich takne.

I rzecze Pan:

19. Niech sie tak stanie, 0 z Kaurawdw najlepszy, wymienie ci Me boskie zjawienia, niektére
jeno, najwazniejsze, bowiem chwale moich przejawien nie masz konca.

20. Jam jest Duch w sercu kazdej istoty obecny, o Gudakeszo; jam jest poczatek, srodek i
koniec wszechistnien.

21.  Jam jest Wisznu wéréd Aditjow - tych wtadcéw Swiattosci; $wiattem wsréd $wiattodajnych
ciat; Mariczi wsrod ksigzat wichréw i burzy; a wsrdd planet - ksiezycem.

22.  Z ksiag boskiej madrosci Jam jest Sama Weda; a wsrod Swietlistych - Indra, przestworéw
Pan; ze zmystow Jam jest umyst, a w kazdej zywej istocie jej Swiadoma dusza.

23. Jam Szankara wsrod Rudréw, Witesza, skarbéw potezny Wtadca - w tytanoéw i geniuszéw
krolestwie; bdg ognia wsréd duchdéw zywiotdw o$miu; a géra Meru wsréd siedmiu szczytow
najwyzszych.

24. Wiedz o parto, iz jestem Brihaspati, najpierwszy wsréd arcykaptanéw; Skanda wsréd
wodzdéw anielskich zastepow, a ocean wposrod zbiornikdéw ziemskich wod.

25. Jam Bhrigu wposrod Swietych Wieszczdw; a sposréd stow - Jam jest stowo najswietsze OM;
wsrdd ofiar Jam cichej modlitwy ofiarg, a Himalajami wsréd nieruchomych olbrzymow.

26. Sposrod drzew Jam Aswatta, - poznania drzewo; Narada wsrod boskich wieszczéw;
Czitrarata - wsrod duchéw muzyki i piesni; Muni Kapila - wsréd filozoféw i medrcéw.



32
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

27.  Sposréd chyzonogich rumakéw Jam Uczajszrawas, z nieSmiertelnosci oceanu zrodzony; a
wsrdd stoni Ajrawatta krélewski, zas wsrdd ludzi kréla majestatem.

28. Jam jest piorun niebieski wsréd pociskéw, a Kamadenu - $wietg obfitosci krowg - wposréd
trzdd, wsrdd praojcdw Jam jest Kamdarpg - bogiem mitosci ktéra poczyna; a krélem Wasuki wposréd
wezéw.

29. Jam Anantg tysigcgtowym wsroéd madrosci wezow; Warung wsrod duchow wod; Ariamanem
wsréd przodkéw, a Jama - Smierci bogiem i Prawa - wsérod tych, co rzady Prawa utrzymuija.

30. Jam Prahlada ws$réd tytandw; Czas odwieczny wsrdéd czasu wymiardw; wsrdéd zwierzat
puszcz Jam krélewski lew, a Garuda wsréd ptakow.

31. Jam jest wiatr wsrdd zywiotdw co oczyszczenie niosg; Makara wposréd ryb; Rama wsréd
wojownikéw, a Ganga swieta wsréd wszystkich strumieni.

32. Wszechstworzenia poczatek Jam jest i srodek i koniec, Ardzuno; wséréd nauk wszystkich -
Jam wiedzg o Najwyzszym Duchu; wsréd argumentéw krasoméwcow tym, co o samg prawde dba.

33. Sposrdd liter - literg A, zas wsrdd liter ztozonych - dwojnig ich; Jam tez jest wiekuisty Czas;
Ja wielolicy wszechstworzenia Pan.

34. Jam réwniez wszechniszczaca Smiercig i wszystkiego co ma zaistnie¢ w przysztosci jedyng
kolebka. A wsrod zenskich cech Jam jest stawg, dostatkiem, stowem, pamiecig, rozumem, statoscia i
przebaczeniem.

35.  Sposrod hymnéw Samy - Jam Brihadsaman, a Gajatri wsréd poetyckich miar; z miesiecy
Jam Margasirsza, w$réd por roku - rozkwiecona wiosna.

36. Jam sprytem w graczu, a sSwietnoscig w swietym; Jam zwyciestwem, wytrwaniem, odwaga;
Jam prawosciag prawych, a prawda petnych harmonii.

37. Jam Wasudewa wsréd Wriszinch rodu, a ws$réd Pandawéw Jam toba, Ardzuno; wsrod
medrcow - Wijasa, a Uszanas wsrdd jasnowidzdw-piesniarzy.
38. Jam potega wtadcow, a taktykg mezéw stanu; Jam milczeniem tajemnic i wiedzg uczonych.

39. Ja jestem tym, co wszystkich istot stanowi nasienie, o Ardzuno; nie masz nic we
wszechswiecie z tego co ruchome lub nieruchome jest, co by istnie¢ mogto poza Mna.

40. Konca nie maja, ni granic Me boskie przejawy i wtadze, o wrogdw zwyciezco; to com ci
wymienit jest jeno drobnym Mej chwaly niezmiernej przyktadem.

41. wiedz, iz wszystko co wielkie i piekne i Swiete, co dobre i wspaniate, to przejaw matej czastki
Mej nieogarnionej, bezgranicznej chwaty.

42. Lecz po cbéz ci Ardzuno, te szczeg6ty poznawac? Wiedz iz czastka Siebie stwarzam i
przenikam wszech$wiat, a Sam niezmienny trwam.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadéw
Bhagawad Bity, Pie$ni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung,

Czes¢ dziesigta, zwana:

JOGA BOSKICH PRZEJAWIEN | WCIELEN

PRZYPISKI DO ROZMOWY DZIESIATEJ
Strofa 1 - Moze by¢ rowniez: "ktéry w Mych stowach rados¢ znajdujesz”, lub "kt6rys drogi Mi jest".

Strofa 4 - "Madros$¢" to intuicyjna wiedza duchowa- Buddhi. "Istnienie i nie istnienie”, tu - "bhawa" i
jej odwrotnosc. "Wewnetrzny wysitek” - Tapas.

Strofa 5 - Tiumacze tu A-himsa, jako zyczliwos$¢ dla wszelkiej istoty, lecz dostownie jest to "nie
krzywdzenie".



33
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 6 - Riszi, lub Maha-riszi czyli wielcy medrcy i wieszcze, ktérzy siegajg Swiadomoscia poza
krance naszej ziemi, w ewolucje planetarng. "Przedwiecznych czterech" - to Sanat Kumara, najwyzsi
przedstawiciele niebieskiej Hierarchii,

kierujacy naszg ziemiag i wszystkim co na niej zyje; dostownie: "odwiecznej dziewiczej mtodosci
Istoty". Manu - (akcent na u) pierwsi praojcowie, kierownicy i prawodawcy ludzkosci; kazda Rasa
gtdbwna ma Manu za swego kierownika; nasza Rasa 5-ta jest kierowana przez Wajwaswata Manu.

Strofa 9 - Méwienie o Bogu i wszelkich swych doswiadczeniach w Jego szukaniu, (lecz nie w
Jodze) tj. dzielenie sie z innymi Swiattem, ktére odkrywamy, jest uwazane w Hinduizmie za zastuge, a
nawet obowiagzek religijny.

Strofa 10 - "Rozpoznawanie duchowe" - buddhi-joga, to intuicja wiedzy wewnetrzne;.
Strofa 11 - "W ich sercach " - lub duchu.

Strofa 12 - Awatara tj. specjalne przejawienie Wisznu w cztowieku, Ardzuna uznaje go w Szri
Krisznie.

Strofa 13 - Narada (akcent na pierwszym a) - stynny Riszi, ktéry zyjac na ziemi i wspétdziatajac z
Aniotami muzyki i piesni (Gandharwy) miat przyczyni¢ sie od rozwoju tych sztuk wsréd ludzkosci. Dwaj
nastepni réwniez medrcy, a Wjasa najstynniejszy ze wszystkich, jemu przypisuje sie spisanie
objawionych mu Wed, oraz stworzenie najwiekszej na swiecie epopei - Mahabharaty, ktérej czescig
jest Bhagawad Gita.

Strofa 16 - "Boskie zjawienia" to stowo nie oddaje bogactwa sanskryckiego - Wibhuti, ktére sg
przejawieniem stworczych duchowych mocy, nadajgcych kazdej rzeczy jej najistotniejsze
charakterystyki; po czesci stowo to odpowiada "ideom" Platona, boskim archetypom, na wzér ktérych
ksztattuje sie swiat widzialny Wibhuti jest zywa tworczg istotg z mysli Najwyzszego poczeta.

Strofa 17 - "Jogi wszechswiata" jako Stworca wszechistnien. Zazwyczaj i najczesciej uzywa sie
tego imienia w zastosowaniu do Sziwy, ale w Gicie Szri Kriszna jest przedstawicielem Najwyzszego.

Strofa 18 - "Nap¢j" - amrita, czyli napdj nieSmiertelnosci, stowa Szri Kriszny darzg
niesmiertelnoscia.

Strofa 20 i 21 - Gudakesza - jedno z imion Szri Kriszny. Aditie - wielkie duchy stoneczne - synowie
Aditi, macierzy przestworoéw - jest ich 12, kazdy rzadzi innym miesigcem. Mariczi - wédz Marutéw,
duchéw wichru i burzy.

Strofa 22 - Bo Sama Weda moéwi o rytmie i Stowie, ktore sg podstawa stworzenia wszech$wiata i
wszelkiej w nim rzeczy. Indra - krél i wtadca Dewow, Swietlistych, jest to wedle Hinduizmu urzad,
kolejno zajmowany w biegu wiekéw przez jednego z najwyzszych Archaniotdw.

Strofa 23 - Rudry - duchy potegi, mocy, a nieraz grozy i zniszczenia, gdy stajg sie wyrazicielami
Prawa, wykonawcami tzw. "gniewu Bozego". Szankara to Sziea najwyzszy, w swej groznej postaci.
Jakszasy - to duchy zwigzane z wyzszymi lecz namietnymi wzruszeniami, sg uwazane z straznikéw
skarbow w tonie ziemi, zwane tez tytanami, olbrzymami i tak przedstawiane w rzezbach. Witesza lub
Kubera - ich wddz. Agni - bdg ognia, wladca wszystkich postaci "ptomienia”, od fizycznego do
duchowego, najwyzszy wsrdd duchow zywiotdw, ktére sg bardzo wysokimi Aniotami, zwanymi Wasu,
(akcent na u). Gora Meru jest symbolem najwyzszych szczytow hierarchii duchowej, jest rowniez
legendarna osig naszej ziemi i mieszkaniem wielu "bogéw", niektérzy méwig - bieguna pétnocnego.

Strofa 24 - Brihaspati - Arcykaptan i medrzec, sprawujacy wszystkie rytuaty w panstwie krola
Dewoéw - Indry; Guru tj. przewodnik w Jodze, wszystkich Dewdw, rowniez kaptan i patron domowego
ogniska. Skanda - inaczej Kartikeja lub Subrahmania - wddz zastepdw niebieskich, najprzedniejszy z
boskich rycerzy, jak nasz sw. Michat Archaniot i $w. Jerzy.

Strofa 25 - Brigu - jeden z wielkich Riszich, stynny ze znajomosci astrologii i astronomii. "Cicha
modlitwa" tzw. Dzapa - powtarzanie jednego modlitewnego mantramu, przesuwajgc ziarenka rodzaju
rézanca; najpowszechniej praktykowana modlitwa wsrod bogobojnych Hindusow.

Strofa 26 - Drzewo Aswatta - symbol madrosci oraz catego przejawionego wszech$wiata.
Czitrarata najwyzszy Archaniot muzyki i piesni. Kapila - medrzec, tworca systemu filozofii Sankhiji.

Strofa 27 - Uczajszrawas - rumak legendarny, z piany oceany zrodzony, symbol sity zywotne;
(czystej i btogostawionej) w przyrodzie i w organizmie cztowieka. Ajrawatta Ston - symbol sity i zdrowia
fizycznego organizmu, przeswietlonego promieniowaniem sity zywotnej i duszy.



34
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 28 - Kamadenu - legendarna krowa obfitosci, symbol kosmicznej wszechdarzacej potegi
Szakti, oraz ziemi. Kamdarpa - bég mitosci w sakramencie matzenstwa; matzenstwo w hinduizmie jest
Swietym i nierozerwalnym zwigzkiem, a dzieci to spoteczny i religijny obowigzek. Waz jest
symbolem madrosci, uzywany tez czesto dla symbolizowania wielkich wtajemniczonych w tajemnice
ducha i Jogi. Wasuki - najprzedniejszy z tych "wezow". Waz Ananta - symbol "przestworéw wéd nad
ktérymi unosi sie duch bozy" bezmiaru przestrzeni. Wisznu jest przedstawiany

w postawie lezacej na tym tysigcgtowym wezu; jest on rowniez symbolem ogromu szczesliwosci
ktora daje Wisznu; oraz bezgranicznej madrosci.

Strofa 29 - Waruna - duch wszystkich wéd, jak Agni - ognia.

Strofa 30 - Prahlada - bohaterskie chiopie, syn ziego tytana, ktéry je przesladowat za jego
bezgraniczne samooddanie dla Wisznu. Prahlada miat odwage przeciwstawi¢ sie ojcu, cho¢ ten grozit
mu $miercig jesli nie zaprze sie swej mitosci. Garuda - legendarny olbrzymi ptak, "rumak" Wisznu,
symbol mysli natchnionej i mitujacej.

Strofa 31 - Silny wiatr jest uwazany za zywiot tak bardzo oczyszczajacy, ze skapanie sie w nim jest
nieraz uwazane za jednoznaczne z kapiela obrzedowa w wodzie, bez ktérej nie wolno nikomu wejsé
do swiatyni. Makara - legendarna ryba w odlegtych okresach, gdy bdg Wisznu posytat bezposrednio
swa moc, by ewolucji na ziemi dopomoc. Rama lub Ramaczandra - bohater Raamajany, wcielenie tj.
"Awatar" Wisznu (jak Kriszna), wzér najwyzszy kréla, syna, maizonka, wtadcy i wojownika, do
niedawna najwyzszy ideat wszystkich Hinduséw, posta¢ Boga do dzi$ najgorecej czczona na po6tnocy
Indii. Najdrozsza dla Gandhiego. Ganga -(zwana zupetnie niestusznie Ganges) - jest uwazana za
wcielenie bogini i dlatego jest czczona. Legenda méwi iz Ganga rzeka powstata ze wspétczucia
boskiej krolewny, ktéra dla ratowania od straszliwej posuch sama sie w rzeke zmienita. Woda Gangi
uzdrawia i wzmacnia dzieki swej radioaktywnosci.

Strofa 32 - Trzy sg wymieniane w sanskryckiej literaturze argumenty - vada - uzywane w
dyskusjach; pierwszego celem i motywem jest zmieszanie i upokorzenie przeciwnika; drugiego -
odniesienie nad nim zwyciestwa, trzeciego - wyjasnienie prawdy.

Strofa 34 - Dostatek, obfitos¢ plondéw i bogactw jest jednym z atrybutéw Lakszmi, Szakti Wisznu,
bogini harmonii, mitosci itd. (akcent na a).

Strofa 35 - Sama Weda i jej hymn Brihad-saman moéwi o tajemnicach rytmu, stowa, melodii i
harmonii; a Stowo - Dzwigk - stwarza swiat. Gajatri jest jedng z miar poetyckich, jak i najswietszym
mantramem, modlitwg najbardziej starozytng zdaje sie na ziemi, powtarzang przez wszystkich
"dwakro¢ urodzonych", co dzien, niezliczone razy, obowigzkowo przez braminéw. Margasirsza -
pierwszy miesigc roku. Prawda petnych harmonii - czyli Sattwy.

Strofa 37 - Wijasa - twérca Mahabharaty, na ktérej ksztalcity sie setki pokolen. Uszas -
jasnowidzacy wieszcz, Guru wszystkich poetow.

ROZMOWA JEDENASTA

Ardzuna rzecze:

1. Otos objawit, mitoscig dla mnie wiedziony, to Stowo najtajniejszej tajemnicy o Najwyzszym
Duchu i rozwiata sie moja niewiedza;

2. bom oto styszat od Ciebie, o lotosooki Panie, o powstawaniu i zanikaniu wszechswiatéw i o
nieprzemijajacej chwale wielkosci Twoje;.

3. Lecz ksztatt Twoj potezny, jakim Ty Sam go kreslisz, o Swiatow Wszechrzadco, ujrze¢ ja
pragne w petni Twej stawy zjawiony.

4, Jesli sadzisz iz stac sie to moze, o przenajlepszy Panie, jeslim ujrze¢ go zdolny, tedy ukaz
mi Twe przedwieczne, niepojete Oblicze, o wielki Jogi Wtadco.

| rzecze Pan:

5. Patrz tedy synu Prity, oto odstonie przed tobg setne, tysieczne, a boskie ksztatty Mej

tajemnicy; niezliczonych, nieskonczonych postaci, zaryséw i barw.



35
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

6. Patrz jakos$ chciat, na Istno$é przedwieczng Boga; ujrzyj Aditie - najswietlistsze duchy;
Wasu, Rudr i Maruty - bogi wichréow - i Aszwiny dziewicze; ujrzyj, o Bharato, nigdy przed tobg nie
zjawione cuda.

7. Ogladaj wiec dzis, Ardzuno, wszechswiat ten caly i wszelki ruchomy i nieruchomy twér, co
jako jedno w Moim ksztalcie trwa; ogladaj wszystko cokolwiek zapragna¢ bys mégt.

8. Lecz ludzkim nie zdotasz ujrze¢ Mnie okiem, przeto boski daje ci wzrok, ogladaj Mg chwate,
Ma Joge najwyzsza.

Sandzaja rzekl:

9. Z tymi stowy, o krolu, Hari - wielki Jogi Wiadca - przed Ardzung w swym wzniostym,
kosmicznym stanat ksztalcie.

10.  Wielousty, wielooki, o cudownych a niezliczonych obliczach, w rajskie zdobny klejnoty, z
boskim a mnogim w gére wzniesionym orezem;

11.  w tkah Swietlistg obleczony, w girlandy z gwiazd odziany, niebianskg wonno$¢ rozsiewa,
blaskami I$ni; Bog niezmierzony, bezbrzezny, przestwory wszechprzenikajacym ogarnia wejrzeniem.

12.  Na ksztatt tysiecy stonc, nagle wsrdd niebios rozbtystych, rozjarzyta sie chwata najwyzszego
Pana.

13. | oto wszechswiat caty w Nim ujrzat Ardzuna, mnogos¢ Jego niezmierna, wielos¢ niepojeta,
co w tonie Boga bogow jako jednos¢ trwa.

14.  Olsniony, podziwem zdjety niezmiernym, Ardzuna w przerazeniu $wietym na twarz pada
przed Panem i rece sktadajgc we czci wofa i uniesieniu:

Ardzuna:

15. widze oto, widze o Panie, w Twym tonie wszystko$¢ swiatdw catg; Twym ksztattem
ogarnione Bogi rozliczne, ziemi i nieba najSwietsi mieszkaricy: oto Brahma, mocarny Pan, na
lotosowym swym tronie i Swieci wszyscy i medrcy i wzniosli madrosci mezowie.

16.  Wielousty, wielooki o tonach, ramionach i licach tysiecznych, wszedy stawasz przede
mna gdziekolwiek sie zwréce, wszechpotezny Pan. Nieogarniona Twa posta¢ poczatku nie masz ni
konca, ni $rodka, ni zrodta zadnego; niezmierny, bezkresny, w nieskonczonos¢ rozszerza sie Twoj
kosmiczny ksztatt.

17.  Swietlistos¢ jasnieniem bezbrzezna, blask chwaty Twej wszedy rozsiewa; dysk, koncha,
butawa w Twych dtoniach, a diadem nad czotem widnieje. Zarzacy jestes jak gora
ptomienia, ol$niewajacy - jak stonce, potokiem promienijarzacych wszystkos¢ przenikasz na wskros.

18.  Tys$ ponad najwyzsza mysl wzniosty, Niepodzielny, Wieczysty, Niezmienny i twdrczych
Wad zycia bezdenna krynica, Ty Praw odwiecznych Straznik niesmiertelny i Cztowiek przedwiecznys$
Ty.

19. Bez poczatku, ni $rodka, ni konca, niezliczone Twe ramiona szerokie, niepojeta Twa
moc; jako ksiezyc i stohce sg zrenice Twe, jako ogien ofiarny jarzy sie Twoje oblicze w posréd
niebios i gwiazd i potega swego ptomienia swiaty wszystkie swym blaskiem spopiela.

20. Sobg Samym wypetniasz niebiosa i ziemig, bezkres przestworow i proznie
miedzyplanetarng, Ty$ w nich zywy Sam. Swiaty troiste przed Twym majestatem drza, przed Twym
straszliwej potegi zjawionym obliczem.

21.  Ku Tobie sie garng Swietlistych zastepy i w trwodze sie kionig po$wietnej i dionie sktadajg
we czci; a $wietych i magoéw rzesze niezliczone "Stawa" wotajg, "stawa, przenajwyzszy
Panie"; pieniem ich rozbrzmiewajq niebiosa.

22.  Rudry - duchy poteg niszczacych i burzy, Aditie - $wiattosci i blasku syny, Maruty,
Gandharwy - wichréw duchy i muzyki, skarbéw ziemi gigantyczne bogi, olbrzymy strazniki i Swietlistej
Jutrzenki blizniacze boginie i Sadje - bogi zywotnych tchnien, i praojcéw opiekuncze duchy, i
przemian kosmicznych Bogi; tytany, geniusze, demony potezne, wielkich jogéw i medrcow
zastepy wszystkie w zachwycie w Ciebie zapatrzone.

23. W bojazni Swietej jako i ja, drzy wszechswiat caly, o Panie, prze Twym poteznym,
zjawionym Twym ksztaltem, o lic mnogosci; ust Twoich i 6cz jasnienie trwogq przejmuje. tona



36
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

ogromem wypetniasz przestwory, ramion wielo$cia strop wspierasz szeroki, a wsrod groznych Twych
warg, zeby jako miecze I$nig.

24. Promiennej teczy wielobarwnym tukiem piescisz niebosktony; ust Twych wargi
ptomienne, a bezdenne zrenice wszechwidzacym sie jarzg wejrzeniem. Na niebie, na ziemi i
wszedzie - Ty, Ty jeden, o Panie nad Pany i nic okrom Ciebie nie masz wsrod przestwordéw. Drze
przed Twoim ogromem, uchodza me sity, spokéj ulatuje duszy, o Wisznu, mitosciw mi badz!

25. Jako Czasu I$nigce, ostre miecze btyszcza przerazajace Twoje kty w czelusci ognistych,
rozwartych, olbrzymich Twych szczek. Drze caly, nie wiem gdzie sie skry¢ przed straszliwym Twoim
Obliczem. Litosci i zmitowania, wszak Tys jest Swiatow wszystkich schron.

26. Oto widze jak Dritarasztry synowie, a za nimi w slad liczni tej ziemi ksigzeta: Bhiszma i
Drona i Suty krolewski syn i z obu walczacych stron rycerstwa kwiat

27.  $pieszy bezwolnie, by jak w otchtan wpasé, w rozwartg czelus¢ Twoich ust, gdzie kily
straszliwe I$nig i jako zarna olbrzymie mielg i miazdzg w proch uwiezte wsrdd nich wojownikéw
gtowy.

28. Jak wody rzek pedzg z szumem, by rzuci¢ sie w oceanu tono, tak ptynie w pospiechu tych
ziemi wladcow potok nieskonczony i w ptomieniste usta Twoje wpada.

29. Jako émy, co z uporem sie $pieszac, w ptomien jarzacy leca na niechybng swa smier¢, tak
oni ptyng w pospiechu, by znikngé w ust Twoich otchtani.

30. Z wszech stron wszystko pochtaniasz i spalasz; ogniowymi lizesz jezyki i rzecz wielkg
spopielasz do cna. Chwata Twa grozna wypetnia przestwory, i ptonie wszechswiat caty, o Panie, w
ogniu Twych jarzacych promieni.

31. Istote Twojg odston mi, Panie, ta straszna Twa posta¢ grozg uderza; we czci na twarz
przed Toba upadam, ulituj sie przepotezny Panie, Twa prawdziwg chce poznac Istote, tej potegi
Twej niewstrzymany ped wstrzgsa i przeraza.

| rzecze Pan:

32. Jam jest Czas, co zniszczenie w $wiat niesie, zjawiony na ziemi, by Prawu wyraz da¢, by
ludzkos$¢ $miercig razi¢. | bez ciebie Ardzuno ani jeden z tych z tych rycerskich rzesz uszykowanych
w boj, nie moze smierci ujsc.

33.  Ardzuno powstan! | w bitwe idz i stawe zdobadz sobie; wrogéw pokonaj twych i bogatym
wiadnij krolestwem. Nie ociggaj sie, Mg wola oni skazani juz, ty Mej woli bgdz jeno wyrazem.

34. Drona i Bhiszma i Dzajadratta, Karna i wojownicy tu wszyscy przeze Mnie sg juz
porazeni. Wiec uderzaj, Ardzuno, bez trwogi idz w béj i walcz, twoim bedzie nad wrogiem
zwyciestwo.Sandzaja rzekt:

35. Ustyszawszy te stowa Szri Kriszny, wodz o krélewskim diademie ze ztozonymi stanat przed
Nim dtonmi, w kornym, najnizszym pochylit poktonie i ozwat sie zndéw, z trwogi poswietnej drzac:

Ardzuna rzecze:

36. O Panie potegi mocy, stusznie, zaprawde stusznie s$wiat caly raduje sie Twej chwale
niezmiernej, w hymnach i piesniach wystawiajac Ciebie; Demony strachem razone pierzchajg przed
Twoim Obliczem, a $wietych zastepy skfaniajg sie zboznie.

37. Jakzeby Cie mogli nie uwielbia¢ kornie, o Duchu przenajwyzszy! Boski majestacie, Pra-
przyczyno wszechrzeczy, wszechswiatow Kolebko jedyna, Bogdéw najpotezniejszy Panie; co$ od
Brahmy samego wznioslejszy, nieskonczony, niezniszczalny, niezmienny, bytu i "nie bytu" wieczysta
Krynico, niewymowne, ponad-stowne TO,

38. Najpierwszy$ Ty sposrod Bogéw, i Cztowiek przedwieczny Tys jest. Wszechzycia Zrodlisko
jedyne; Ty$ madroscig i madrosci przymiotem i najgérniejszy Tys jest "przybytek". Tys
nieogarnionym wszechbytem; w tobie zawarte wszechswiatéw miliony, Twdj ksztalt ogromny w
bezmiar rozpostarty.

39. Tys$ Waju - wichréw bdg i Jama - smierci Pan; Tys$ Agni - ptomieni wszystkich Wtadca i
Czandra - ksiezyc, w posrdd gwiezdnych rzesz; Waruna - rzadca wszelkich wéd i Pradzapati -
odwieczny Rodzic czlowieka. Chwata tobie stokrotna tysiackrotna chwata! Czesé¢, stawa,
uwielbienie i chwata znéw i znéw, w nieskonczonoseé.



37
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

40. Wszystko we czci w proch przed Tobg upada, wszystko z wszech stron wielbi Ciebie
zboznie; granic nie ma Twa moc, ni miary Twa potega, wszechstwor ogarnia, bo$ Ty wszystkoscig
Sam.

41. Jeslim - przyjaciela w Tobie widzac - lekkomysinie wotat ku Tobie: Kriszno Jadawo", wprost:
"druhu mgj", tom czynit to lekko, Twej bezmiernej nie znajac wielkosci, ani ogromu majestatu
Twego, idac niebacznie za serca mego porywem.

42.  Jeslim wsréd zabawy, wczasow i wesela, wsréd zebran czyli tez biesiady, niedostateczng
kiedykolwiek okazat Ci czesé, gdym sam byt z Toba, lub w gronie przyjaciét, btagam wybacz mo;
btad, o bezgraniczny, nieSmiertelny Panie!

43. Dzis wiem, iz Ty$ jest Rodzic tego co nieruchome i co pchniete w ruch, co w gtebi i bezdeni
i w Swiata przestworach, Ty - wszechrzeczy nieogarniony Pan. Ze wszystkich Guru czci Tys$
najgodniejszy, Tobie réwnego nie masz nic pod stoncem. Majestatu Twego wielkos¢
bezgraniczna wsrdd swiatow wszystkich jedyng swieci chwata.

44. wiec oto na twarz przed Tobg upadam, we czci i w uwielbieniu btagam, jak ojciec dla syna,
jak druh dla przyjaciela, jak kochanek dla swej umitowanej, tak Ty mi bgdz taskaw, o Kriszno!

45. Otom widziat Twa chwate jak przede mna nikt, w szczesciu i trwodze serce moje drzy, taski,
o Panie! Twoj dawny przywdziej ksztalt, w Twej znanej, bliskiej zjaw mi sie postaci, mitosciw badz,
Bogow Wtadco i swiatow schronienie.

46. W IsSnigcym diademie ujrze¢ Cie pragne znéw, z bertem i dyskiem w dioni, czterema
btogostawigcego ramiony; o wr6¢ w ten dawny, umitowany Twéj ksztalt!! A te niezmierng ,
straszliwg, sturamienng wszechposta¢ Twa skry;!

| rzecze Pan:

47. Oto przez taske Moja ujrzates Ardzuno, ten najwznioslejszy, wszechprzenikajacy, Swietlisty
kosmiczny Méj ksztalt; nieskonczony, odwieczny, olbrzymi, Ma Joga wtasng zjawiony; przed tobg
nie ogladat go nikt.

48. Ni ofiary, ani Wed wiedza szeroka, ni hojnos¢ darzenia, ni asceza surowa, ni gtebia
poznania, odstoni¢ kiedykolwiek mogty przed wzrokiem cztowieka ten straszny tajemnicy Mej
ksztatt, ktéry widziates ty, o z Kaurawow najpierwszy.

49. Zbadz sie bojazni, odrzu¢ lek przed boska wizjg Mej grozy petnej postaci; zapomnij trwogi,
Ardzuno, w radosci, w serca prostym weselu spéjrz oto znéw na Méj znajomy ksztatt.Sandzaja rzekt:

50. | po tych stowach Pan znéw w swej dawnej, stodkiej stanat postaci, przed Ardzuna,
wstrzasnietym do dna, fagodnym darzac go uspokojeniem.

Ardzuna mowi:

51. Otom znow sobg i spokdj serca mi wraca, gdy na nowo Twg dobrotliwg, cztowiecza mam
przed soba postaé, o przenajdrozszy Panie.

1. Btogostawiony rzecze Pan:

52. Rzadko, zaprawde rzadko przed ludzkim jawig sig okiem w tej groznej Mojej postaci, ktoras
ty widziat, Ardzuno. Bogowie wszyscy i Swietlistych rzesze ujrze¢ jg pragna i proszg w tesknocie,

53. a przecie nie danym nikomu widzie¢ Mnie takim jake$ widziat ty; choéby Wedy znat
wszystkie i w ofiarach byt wierny, choéby w wysitku wewnetrznym bohaterstwem jasniat, a w
mitosierdziu hojnoscia.

54.  Tylko niepodzielnej mitosci, Ardzuno, czci i uwielbienia petnej, danym jest takim Mnie ujrze¢;
tylko mitosci istotnej dozwolonym jest pozna¢ Istnos¢ Ma najtajniejsza i wejs¢ w Nig i ze Mng
zjednoczy¢ do dna.

55.  Ten, kio czyn kazdy spetnia w imie Moje, komu Jam celem i dobrem jedynym, kto od
przywigzan wolny i niecheci ku jakiejkolwiek na ziemi istocie, a dla Mnie najzarliwszej jest peten
mitosci - ten, o Pandawo, we Mnie wstepuje.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadoéw
Bhagawad Gity - piesni Pana,



38
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,

rozmowy Szri Kriszny z Ardzuna,

Czes¢ Jedenasta, zwana:

JOGA WIZJI BOSKIEGO KOSMICZNEGO KSZTALTU

PRZYPISKI DO ROZMOWY JEDENASTEJ
Strofa 1 - "Najwyzszy Duch" - tutaj Adhiatma.

Strofa 2 - "Swiatdbw Wszechrzadca" - "Paramaeszwara" - dostownie, Param-Iszwara "ponad
Iszwarg" czyli przenajwyzszy Bbog przejawiony.

Strofa 6 - "Aditie" - syny (dwunastu) Matki przestrzeni - Aditi, duchy stoneczne. Wasu (akcent na u)
duchy zywiotéw; Rudry - (jedenastu) bogi grozy i zniszczenia (gdy takie jest Prawo czyli - wola
Najwyzszego), Maruty - duchy wichrow i burzy; Aszwiny - dwoje blizniat - duchy jutrzenki, a zarazem
sity uzdrawiajace i uzywotniajace.

Strofa 9 - "Hari" - Wisznu, dostownie: "ten, ktéry porywa ludzkie serca" (mitoscig). "Kosmiczny
ksztalt" Wiszwa-rupa - uzewnetrzniona, tworzaca i niszczaca potega Boga w kosmosie.

Strofa 17 - "Dysk, koncha, butawa" - symbole, ktére zawsze dzierzy Wisznu, gdy w swej do
"ludzkiej" podobnej postaci, wiernym sie jawi; tak tez jest przedstawiany na wszystkich obrazach i
wizerunkach; dysk - symbol wirujacego $wiata lub kotowrotu zycia i twérczosci, tzw. "czakra"; koncha -
uzywana jako instrument, rodzaj rogu, wzywajacy i dzi$ w swigtyniach na modlitwy i obrzedy; butawa -
symbol wtadzy Wszechrzadcy.

Strofa 18 - W niej zaznacza Ardzuna iz Wisznu jest i Odwiecznym Niezmiennym - Akszara, i
przejawionym Bogiem - "twérczych wod zycia krynicg'. Transcendentalny i immanentny. "Praw
odwiecznych" - tj. Dharmy wszechswiata i poszczeg6inych w nim $Swiatéw, planet, kontynentéw,
narodéw bo kazdy z nich moze mie¢ dharme, (czyli zadanie kosmiczne we wszechogéle) inna.
"Cziowiek przedwieczny" - lub Bog-cztowiek, pojecie czesto spotykane w Hinduizmie; Wisznu nazywa
sie Nara jana, a czlowiek - Nara; réwniez imie Bodhisattwa (uzywane najwiecej w Buddyzmie)
oznacza Bég-cztowiek; tj. cztowiek, ktdry tak wysoko sie wznidst, ze moze zajmowac pewien urzad w
ewolucji planety, na ktérym jednoczy sie specjalnie z Drugg Osobg Tréjcy - Panem mitosci-madrosci,
czyli by¢ Awatarem; takim byt krél Rama, i Szri Kriszna; za takiego wielu Hinduséw uwaza Chrystusa
jak i Buddhe; licza 10 Awataréw, a jeden ma wkroétce pojawic¢ sie na ziemi i zaprowadzi¢ harmonie i
tad na nowa epoke. Réwniez: Cztowiek zbiorowy tj. ludzko$¢ (odpowiada imieniu Adam Kadmon).

Strofa 21 - Dostownie: "Swasti", co sie oddaje jako dobre zyczenie, btogostawienstwo lub
pozdrowienie, ale w stosunku do Boga raczej hotd.

Strofa 22 - Wiszwa-dewy - Bogi kosmosu lub wszechswiata, o ré6znych funkcjach. Bogi opiekujace
sie duszami praojcow - imieniem Usmapa. Sadie - duchy lub kierownicy sit zywotnych lub tchnien
zycia w przyrodzie.

Strofa 32 - "Czas" - Kala, odpowiada postaci i sile niszczacej Wisznu, "dzieto niszczenia jest
rownie swiete jak dzieto tworzenia" - gtebokie stowa Mickiewicza, cho¢ w innym uzyte kontekscie,
wyrazajg tgq prawde iz tworzenie i niszczenie sg to dwie strony tego samego procesu kosmicznego,
wielkiego kotowrotu zjawionego $wiata. Bég jako Czas jest Stwérca i Niszczycielem, bowiem kotowr6t
zycia jest nieustanng przemiang; $mier¢ jest i narodzeniem, a narodzenie - Smiercig, sg to dwie strony
tego samego Bytu przejawionego w nieskonczonosci. B6g Sam jest poza czasem; wiada nim, a
jednoczesnie i przejawia sie w nim; wtasnie o tym aspekcie mowi ty Kriszna; a dalej "by Prawu wyraz
dac" - prawu Karmy, kosmicznego dziatania, rzadzonego niezmiennym prawem przyczyny i skutku -
rownowagi, sprawiedliwosci.

Strofa 33 - "Mojgq wolg oni skazani juz" - dostownie: "juz zabici, juz usmierceni", jeszcze wyrazniej
o tymze Prawie; w Chrzescijanstwie zwie sie je Opatrznoscig albo Wolg Boga, co sie najzupetniej
pokrywa, bo wszelkie Prawo kosmiczne jest wyrazem Jego Woli. W tym wypadku skutki dawne,
ktérych Ardzuna nie moze widzie¢ skfadaja sie na nieubtagany wyrok - Wole Boga - a on ma tylko by¢
tej woli narzedziem, "rekq" widzialna, ktéra ma to Prawo wykonaé. Kazde zjawisko, ktére nas spotyka
jest zawsze wyrazem Prawa (woli Boga), a ludzie, ktérzy wchodza w gre sag tylko jego wykonawcami.
Gdy cztowiek wznosi sie w zjednoczenie z Najwyzszym, wychyla sie poza Czas, a jednoczesnie
pojmuije, ze "tylko Bég dziata", (stynne powiedzenie, podstawa filozofii Karma Jogi) my jestesmy tylko



39
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Jego narzedziami; jesli dobrowolnymi, zharmonizowanymi z Nim, petnigcymi bezinteresownie i
bezosobiscie Dharme - czyli Prawem wyznaczona nam role wéwczas uczestniczymy w Jego
szczesliwosci i ... jesteSmy od wszelkich skutkéw czynéw wolni, tzn. wyzwoleni (zbawieni), a to jest
petnig istotnego zycia. Kazdy czyn i zjawisko jest symbolem - wyrazem - czego$ wazniejszego, poza
nim.

Strofa 37 - Brahma - 3-cia osoba tréjcy hinduskiej, (odpowiada Duchowi sw.).

Strofa 54-46 - Ardzuna nie moze dtuzej znies¢ majestatu grozy i wielkosci tego Boskiego zjawienia
(Wiswarupa) bfaga o powr6t do znanego ksztattu, do "ludzkiej" postaci, cho¢ w swym uwielbieniu widzi
dobrze, ze owa niszczaca postac jest tylko wyrazem tej samej mitosci i wszechtwérczosci. Rozumie
teraz obie, immanentng i transcendentng. Ale nie tylko o zachwyt tej wizji chodzi i uniesienie na
najwyzsze dla cztowieczego widzenia szczyty, co wyrazne jest w strofie 55.

Strofa 55 - Ta zwrotka jest okresleniem istotnej Bhakti, ktora moze praktykowac kazdy najprostszy
cztowiek, bo gdziekolwiek jest, cokolwiek robi, w najskromniejszej pracy moze widzie¢ Najwyzszego
we wszystkim i umitowaé Go catym sercem i czyni¢ kazda rzecz Jemu poswiecajac, a tym samym stac
sie Jego narzedziem, byle czynit bezosobiscie i bezinteresownie. Najwyzsza wizja, to jeszcze nie dos¢,
dopiero gdy cate zycie i postepowanie, jak i praca codzienna, bedg przenikniete Bhakti, wyzwolenie
jest bliskie.

ROZMOWA DWUNASTA

Ardzuna pyta:

1. Kto gtebiej poznat Joge, ten co w statej harmonii Ciebie z Zzarliwoscig czci, czy ten, ktory
swe uwielbienie kieruje ku Temu co Nieprzejawione i Niezmienne jest?

Pan rzecze:

2. Tych za najdoskonalszych w Jodze poczytuje, ktérzy mysl cata we Mnie skupiajg i w

nieustannej Jodze zjednoczenia z najwyzszg wielbig Mnie wiara.

3. Lecz ci, co Nieprzejawione wielbig, Niewyrazalne, Niezmienne, Niewzruszone,
Wszechobecne a Niepojete, Nieruchome, State, Wieczyste;

4. ktorzy wladnac zmystami, z rownym rozumieniem przyjmuja rzecz kazda, a w szczesciu
wszystkiego rados¢ swg znajduja, ci réwniez do Mnie przychodza.

5. Lecz zadanie tych, ktdérzy mysl swg ku Nieprzejawionemu kierujg, ciezkie jest i trudne
niepomiernie, o Bharato, bowiem nie tatwo jest istotom wcielonym dosiegna¢ nieuchwytnych drég
Nieprzejawionego.

6. Tych zas$, ktérzy Mnie wszystkie oddajg czyny, Mnie za uwazaja cel i catym sercem we Mnie
skupieni, niewzruszong a zarliwg wielbig Mnie Joga.

7. Tych zaprawde rychto Ja wznosze ponad ten zywotow i Smierci ocean, albowiem sercem
we Mnie juz przebywaja.

8. Niech mysl twa we Mnie spocznie, Ardzuno, i we Mnie zanurzy tw6j Rozum, a niechybnie i
nadal tylko we Mnie zy¢ bedziesz.

9. A jesli nie zdotasz catg dusza i mysla pograzy¢ sie we Mnie, tedy w éwiczeniach Jogi, o
Dhanandzajo, staraj sie ku Mnie w skupieniu wznies¢.

10. Gdybys i tym statym nie podotat ¢wiczeniom, tedy prace Mg uczynh twym celem najwyzszym,
w imie Moje spetniaj kazdy czyn, a doskonato$¢ zdobedziesz.

11.  Lecz jesli i na to nie starczy ci sit, tedy w zjednoczeniu ze Mng szukajgc ostoi, odrzuc
nadzieje na plony twych prac i w rownowadze skupiony trwaj.

12.  Wyzszg zaprawde jest wiedza od statych ¢wiczen Jogi; od wiedzy lepsze jest zapatrzenie sie
we Mnie w rozmyslaniu gtebokim, a od rozmys$lania - wyrzeczenie sie plonéw dziatan wszelkich,
albowiem z wyrzeczenia wkrétce pokdj sie rodzi.

13. Kto ku zadnej istocie nie zywi niecheci, a wspétczuje z kazdg przyjaznie; kto swego "ja" i
"moje" poczucia, jak i wszystkich wyzbyt sie przywigzan, a wybaczajacy jest, cierpliwy, w radosci i
cierpieniu jednaki,



40
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

14. pogodny zawsze i zharmonizowany, w samoopanowaniu staty, w swej woli Jogi nieztomny,
duszg i sercem Mnie catkowicie oddany, ten mitujacy Mnie uczen, drogi Mi jest.

15.  Kto niczym cierpienia w swiecie nie powieksza i sam zadnym nie podlega troskom, wolny od
wzruszen, radosci, lekow i gniewdw, ten drogi Mi jest.

16. Kto nic nie pragnie i nie potrzebuje, kto sercem jest czysty, bezinteresowny, beztroski,
sprawny, do wszelkiej chetny pracy, a obojetny na jej wyniki; kto wszystkich osobistych zaniechat
przedsiewzie¢, ten oddany Mdj uczen, drogi Mi jest.

17.  Kto nie zna przywigzan ani tez niecheci, zaloéw ani pragnien i ponad zte i dobre sie wzniést, a
peten jest bezmiernego dla Mnie Mitowania, ten drogi Mi jest.

18. Jednaki wobec wroga jak i przyjaciela, wsrdd czci i niestawy, bélu i radosci. Goraca i zimna,
wolny od upodoban wszelkich;

19. pogodny, zadowolony z rzeczy kazdej, obojetny na uznanie jak i potepienie, bezdomny,
milczacy, o niewzruszonej mysli, a mitoscig dla Mnie przejety, drogi Mi jest.

20. Lecz ten Moj zarliwiec, ktéry we Mnie widzi swoj jedyny i najwyzszy cel i nieustanne dazenie
i z wiarg najgtebsza, nieztomnie petni wytozona tu przez Mnie - a do nieSmiertelnosci wiodacy -
Dharme, ten drogi Mi jest nade wszystko.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadoéw
Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung,

Czes$¢ dwunasta, zwana:

JOGA ZARLIWEJ MILOSCI.

PRZYPISKI DO ROZMOWY DWUNASTEJ

Strofa 1 - Rozdziat ten nazywa sie Joga Mitosci (Bhakti), ktdéra oczywiscie tatwiej sie zwraca do
Przejawionego - a nawet Jego przedstawiciela w cziowieczym ksztalcie - tj. Awatara, anizeli do
nieuchwytnego Absolutu. Komentatorzy rdznie ttumaczg pierwsze zwrotki tego rozdziatu.
"Nieprzejawione, Niezmienne" - Akszara Awjaktam - jedni rozumiejg iz to Parama-atman lub Para-
brahman, owo Niepojete i Niepoznawalne; inni o wiele stusznej mowia, ze zadne uwielbienie nie moze
by¢ do Niepoznawalnego zwrocone. Natomiast drugie, "blizsze" nam Niepoznawalne, to Pratjag-
atman, lub Purusza, jakby Oblicze Boga przejawionego zwrdocone w niepojetos¢, w Absolutny Absolut,
stad nieraz takze zwane Absolutem; to Atman - Duch ozywiajacy wszystko$é. Z punktu Bhakty mozna
o Nim rzec istotnie - "Nieprzejawiony", bo nieuchwytny; do Tego najgoretsza czesé¢ Bhakty moze
swobodnie sie zwracaé; dla drogi Znany natomiast czyli Radza Jogi, Nieprzejawiony pierwszy -
Absolut - bedzie celem i jedynym dazeniem. Ktére interpretacja jest stuszniejsza? Sktaniamy sie do
drugiej.

Strofa 2 - "Najwyzsza wiarg" jest ta, ktéra widzi Boga we wszystkim, ktéra zdota tak niepodzielnie
zjednoczy¢ sie z Nim, iz kazdej chwili i w kazdym czynie czuje Jego zywg obecnos¢. Jest to ciagte
obcowanie z Bogiem, oczywiscie w Jego postaci immanentnej, czyli we wszelkiej rzeczy
"zamieszkatej". W tej zwrotce Szri Kriszna zdaje sie moéwi¢, ze droga Bhakti tj. uwielbienie
przejawionej postaci Boga jest tatwiejsza i... "lepsza" bo najbardziej bezposrednia; mozna przez to
rozumie¢, ze na zadnej drodze Jogi, nawet najsurowszej Gnjany (Znany) tj. wiedzy, nie mozna daleko
zaj$¢ bez zarliwej mitosci tj. Bhakti. Szankaraczaria, przedstawiciel Gnjany, pisze najbardziej
ekstatyczne hymny do Dewi, czyli Szakti w Jej réznych postaciach; Szri Dattatraja - wielki medrzec i
autor jednej z najbardziej abstrakcyjnych ksiag o Jodze i Wyzwoleniu (Moksza lub Mukti) Awaduta-gita,
méwi: "Jakze mam sie sktania¢ we czci przed Tym, ktéry zadnego nie ma ksztaltu, jest
niezréznicowany, jednolity, niezmienny, ktory przez Siebie, w Sobie i Soba wypetnia rzecz wszelkg"?
A wielki medrzec wspotczesny Szri Ramana Mahariszi, obok abstrakcyjne;j filozofii, tworzy hymny do
widzialnej, symbolicznej postaci Sziwy najwyzszego - Arunaczali. Trzecia zwrotka zdaje sie wiasnie te
prawde podkresla¢, ze nawet juz wyzwoleni Gnjani "w szczesciu wszystkiego te rados¢ znajdujq”, a
wiec poki sg w fizycznym ciele (a moze i potem) dziatajg ku dobru $wiata.

Strofa 9 - "Cwiczenia Jogi", sanskryckie stowo Abhjasa, obejmuje znacznie wiecej, jest to stale
powtarzana metoda Jogi, ale i nieustanny wewnetrzny wysitek, kierunek mysli i sposob zycia.



41
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 10 - "Prace Ma uczyn twym celem najwyzszym" - niektérzy ttumacza: "stan sie sam Mojg
pracq”’, czyli zjednocz sie z nig catkowicie. Jest ot piekne ujecie, a jednoznaczne z powtarzanym, w
ezoterycznym traktowaniu Sciezki $wietosci: "stan sie sam Sciezkg"; godzi sie to réwniez z
powiedzeniem Chrystusa: "Jam jest prawda, droga i zywot". "Ja" tj. Chrystus w duchu ludzkim,
pierwiastek Chrystusowy w kazdym z nas.

Strofa 11 - "Odrzué nadzieje na plony twych prac" lub "wyrzeczenie sie plonéw", jest to rdzen i
najgtebsza podstawa Karma Jogi, czyli Jogi czynu, dziatania, a po czesci i Bhakti Jogi, cho¢ motyw
jest nieco rézny. Mozna by to nazwac catkowitg bezinteresownoscia i bezosobowoscig czynu. Kazda
prace i czyn spetnia sie dla "rzeczy samej w sobie", nie dbajac i nie myslac nawet czy i co nam samym
przyniesie; po prostu dla niej samej, dla dobra, obowigzku, Dharmy, dla

wyznaczonej nam przez Prawo, (Opatrznos$c) roli, zadania, albo z mitosci dla Tego, ktoéry te "role"
wyznacza. Bezposrednios¢ czynu, bez namystu ani obrachunku, czyli "liczenia" na cos, jest
najprostsza Jogq dla pewnego typu cztowieka, moze specjalnie dla Polakéw. Sadze iz najwazniejszg
naukg jakg mamy sobie przyswoic, jest wtasnie owa bezinteresownos¢, bo jest to naszg Dharma.
Zresztg w decydujacych momentach historii, jak i niejednokrotnie zycia indywidualnego, Polacy
samorzutnie wybierajg bezinteresowny czyn, w imie czego$ wyzszego, co jest im najdrozsze, nie
liczac sie ani ze skutkami, ani tym bardziej "plonem" dla siebie; ryzykujg wszystko, z zyciem wiacznie
bo... "nie moga inaczej"; a to jest wtasnie wyraz gtebokiej Karma Jogi. Wielka w tym tkwi tajemnica
Dharmy Narodu jako catosci. Czyn w imie Prawdy, bezosobistego Dobra, obowigzku lub mitosci Boga
(bez liczenia wszakze na Jego nagrode) nie wigze, a wyzwala.

Strofa 13 - W oryginale: "Aham-kary", {j. pierwiastka "ja" i poczucia "moje".

Strofa 14 - "Sercem" - ttumacze tu Buddhi tj. przeswietlone duchem, intuicyjne "rozumienie serca";
zas "dusza" tutaj - to Manas, czyli szeroka rozumna mysl. "Mitujacy Mnie uczen" - sanskryckie stowo
Bhakta (od Bhakti - zarliwa mito$¢

tlumacze czasem jako "zarliwiec" lub "oddany uczen", gdy mowa o uczniu Szri Kriszny, Ardzunie.

Strofa 15 - "Kto niczym cierpienia w swiecie nie powieksza", innymi stowy nikomu, zadnej zywej
istocie, nie zadaje bélu; rzadko zdajemy sobie sprawe, ze najdrobniejszy bdl zadany komukolwiek
powieksza ogb6lna sume cierpienia na swiecie; a zadaniem Joga i kazdego kto do zycia duchowego
dazy, jest jg stale zmniejsza¢; kto jg powieksza niweluje wszystkie swe wysitki, oddala sie , a nie
zbliza do Prawdy; dlatego to nasze codzienne postepowanie, stosunek wewnetrzny i zewnetrzny, do
kazdego cztowieka i wszelkiego zycia, jest tak wazny; po nim poznaje sie prawdziwego Joga, nie po
jego wiedzy, a nawet niezwyktych psychicznych wtadzach (jasnowidzenia itp.) te mogq posigs¢ ludzie
Zli.

Strofa 16 - "Osobistych zaniechat przedsiewzie¢" - Sankalpa - to palny, zamierzenia, tworzone
mys$la rzuty w przysztos¢, niejako narzucanie jej wtasnych checi jest to uwazane za duza trudnosé i
przeszkode; ten, ktéry catkowicie oddaje sie Panu, zyje w dzi$, w teraz, nie oczekuje i nie planuje,
gdyz raz: jego osobiste fantazje moga nie by¢ zgodne z jego Dharmag (Wola najwyzszg, Prawem); dwa:
wszelkie myslowe plany "dla siebie" stwarzajg wiezy; oczywiscie nie dotyczy to konkretnych
ekonomicznych, technicznych itp. "planowan".

Strofa 17 - "Kto ponad dobre i zte sie wznidst" thumaczy sie rowniez: "Kto jasne jak i mroczne" lub:
"szczesne i nieszczesliwe spotyka jednako, bo rzecz kazdg przyjmuje chetnie, jako postang przez
umitowanego Pana".

ROZMOWA TRZYNASTA
Ardzuna mowi:

O Przyrodzie i o Duchu - Puruszy i Prakriti - o Polu i Tym, ktéry je poznaje, o wiedzy i jej
przedmiocie, dowiedzie¢ bym sie chciat od Ciebie, o Keszawo.

Pan rzecze:
1. To ciato, o0 synu Kunti, Polem nazwali uczeni, zas Tego, ktéry je poznaje - Pola Znawca.
2. Pomnij o Bharato, iz Jam jest Znawcag Pola na polach istot wszystkich. Wiedze o Polu, a

zarazem o jego Znawcy - prawdziwg madroscig nazywam.



42
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

3. Czym jest to pole, jakie sg jego wtasciwosci i pochodzenie, jakim podlega przeobrazeniom,
kim jest Ow Znawca i Widz - i jakie sg Jego moce, ustysz teraz pokrétce ode Mnie, o Parto.

4. Wielu wieszczdw opiewato to w réznorodny sposdb w hymnach i pieniach natchnionych, a
medrcy w Scistych, filozoficznych moéwili o nich rozprawach.

5. Jednorodna, nie zroznicowana, nieprzejawiona Praenergia; z niej pie¢ subtelnych
elementarnych stanéw pramaterii; dziesie¢ zmystow i jeden Rozum oraz indywidualnej osobowosci
poczucie; a takze pie¢ zakres6w postrzegan zmystowych - oto co stanowi gtéwne Pola skfadniki.

6. Pozadanie i niechec, rozkosz i bdél, samoswiadomos¢ i organizm fizyczny, up6r trwania - oto
sg rozliczne Pola przeobrazenia.

7. Brak pychy i wyniostosci, nie zadawanie bélu zadnej istocie, cierpliwos¢, rzetelnosc,
prostota, wszechprzebaczenie, czystos¢ serca i ciata, statos¢, petne wtadanie swa nizsza natura, oraz
czynna dla swego Guru czes¢;

8. niezalezno$¢ od jakichkolwiek przedmiotéw postrzegan zmystowych, wyzbycie sie poczucia
"j[a" i "moje" oraz gtebokie rozumienie znikomos$ci zwyklego zycia, podlegtego nedzy i cierpieniu
narodzin, $mierci, starosci, choroby;

9. swoboda od zachtannych rodzinnych przywigzan, od utozsamiania sie z zong, synem,
domem; stata niezmacona réwnowaga, tak wobec mitych jak i przykrych zdarzen;

10. niewzruszonos¢ w Jodze jednoczenia sie ze Mng i mitos¢ dla Mnie wylgczna a zarliwa;
chetne usuwanie sie do samotnych czystych ustroni, a brak upodobania w zbiorowiskach ludzkich;

11.  stato$¢ w zdobywaniu wiedzy o Najwyzszym Duchu, gtebokie wnikanie w podstawy istnienia
i prawdziwy cel wiedzy - oto co jest madroscig prawdziwg; zas niewiedza - wszystko co temu przeczy.

12. Objawie ci teraz to, co duchowej wiedzy jest trescig, co raz przez Dusze poznane
niesmiertelnoscig darzy - to Przenajwyzszy Brahman bez poczatku ni kohca, ktérego Bytem nie
mozna nazwac, ani tez nie-bytem, albowiem ponad ni jest - niewyrazalne TO.

13. Z wszech stron nas swymi cztonkami otacza; Jego to rece i gtowy i oczy i lica gdziekolwiek sie
zwrécimy w niezliczonych nas witajg postaciach; niezmierzony, wszechstyszacy, jedyny,
wszystko$¢ Sobg wypetnia i przenika na wskros.

14.  Wszystkimi zmystéw jasnieje wtadzami, cho¢ zmystow nie posiada zgota; z niczym nigdzie
nie zwigzany, cho¢ wszechstwoér na Nim sie wspiera; energii Przyrody uzywa, a Sam wolny jest od
wszelkich jej cech.

15. W bas i poza nami, wewnatrz i zewnatrz istoty kazdej; tym co sie porusza i co w bezruchu
trwa; lotno-nieuchwytny, niepoznawalny jest ON, nieskonczenie bliski, a zarazem niezmiernie daleki.

16.  Niepodzielny, a przecie w kazdym z niezliczonych zamieszkaty tworéw; wszech-istnien
opora, On wszystkosc¢ stwarza i On jg wchtania w Siebie z powrotem; On - przenajwyzsze TO.

17.  To - Swiatto$é $wiattosci, méwig o Nim iz ponad wszelki jest mrok; Madroécia jest i madrosci
przedmiotem i jej celem, On, ktéry w kazdym przebywa sercu.

18.  Otom ci rzekt pokrétce o Polu, madrosci i jej przedmiocie: gdy je zrozumie i pozna, ten ktéry
Mnie mituje, Mej boskiej dosiega Istnosci.

19. Wiedz, o Bharato, iz rdzen zycia jak i materii - Purusza i Prakriti - wieczne sg i nie majg
poczatku, a wszelkie przeobrazenia i cechy w Przyrodzie poczatek swoj biora.

20. Moébwi sie iz dziatan i zmystéw naszych, oraz przyczyn i skutkdw tancucha, Przyroda jest
sprawca; za$ odczuwanie radosci i blu od Znawcy Pola pochodzi.

21. Dusza w materie obleczona energii Przyrody uzywa; a utozsamianie sie jej z cechami
Przyrody jej wielokrotnych wcielen, w promiennych lub mrocznych tonach, staje sie przyczyna.

22. Zas$ zwierzchnikiem i przyzwalajacym Swiadkiem, Tym, ktéry dziatania Przyrody podtrzymuije
i jej uzywa, jest Przenajwyzszy Pan, Duch, wzniostym Wiadcg zwany, gdy jest ciata tego
Mieszkancem.

23. Kto w petni poznat te tajemnice Ducha i Przyrody z cechami jej i energiami, jakkolwiek zyje
wolnym bedzie od narodzin ponownych.



43
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

24. Jedni przez rozmyslanie gtebokie Ducha w sobie przez ducha poznajg; inni przez Joge
wiedzy wedle Sankhiji, jeszcze inni przez Joge czynu.

25.  Aci, ktérzy sami o tych drogach Jogi nie wiedza, lecz styszac od innych szczerze wielbig i
wedle swietych postepujg Ksiag, wznosza sie réwniez ponad $mier¢, te rady biorgc za swoj cel.

26. Wiedz, o najlepszy z Bharatéw, iz gdziekolwiek sie rodzi jaki$ ruchomy lub nieruchomy twor,
zrédtem jego jest zawsze Znawcy Pola z Polem zjednoczenie.

27. Kto w kazdym tworze widzi najwyzszego Pana, Niezmiennego w zmiennym, NieSmiertelnego
w $miertelnym, ten zaprawde widzi prawdziwie.

28. A kto Ducha obecnos¢ wszedzie widzi jednako, ten Mu w sobie nizszej nie przeciwstawia
natury i najwznioslejsza ten osigga Droge.

29. Kto poznat iz wszelkie dziafanie w istocie jest Przyrody dzietem, a Duch od niego jest wolny i
ponad czynem jako Swiadek trwa, ten zaprawde widzi prawdziwie.

30. A gdy pozna, ze w Jednym ma zrodto twordw rozlicznych istnienie, ze z Jedynego wytania
sie wszystko, wéwczas Brahmana dosiega.

31. Bez poczatku bedac ni konca, wszelkich pozbawiony cech, wieczysty, niezmienny Duch,
cho¢ w ciele zamieszkaly nie dziata, ani tez dziataniom podlega, o Kautnejo.

32. Jak lotny wszechprzenikajacy eter zadnym wptywom nie moze podlegac, tak i Duch, ktéry
ciato przenika, wolny od wszelkich pozostaje wptywow.

33. Jak stonice, co swiat ten caly oswietla, tak Wtadca Pola, o Bharato, cate Pole swiattem
opromienia.

34. Ten, kto patrzy okiem madrosci i jasno widzi réznice pomiedzy Polem a jego Znawca, kto
rozumie czym jest wyzwolenie sie istot spod wiadztwa Materii, ten Najwyzszego dosiega.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadéw

Bhagawad Gity - Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzuna,

Czes¢ trzynasta, zwana:

JOGA ODROZNIENIA POLA OD JEGO ZNAWCY.

PRZYPISKI DO ROZMOWY TRZYNASTEJ

Strofa 1 - W wielu wydaniach Gity pierwszy wiersz tego rozdziatu wcale nie figuruje albo nie jest
numerowany; ma to swojg racje, gdyz ksiega ma zawiera¢ 700 strof - szlok - a nie 701, zapewne byta
ona dodana pozniej, ale teraz zawsze sie jg dla jasnosci wtacza, bez liczby wszakze.

Strofa 2 - Ardzuna, ktéry ustyszat i przejat sie radg Szri Kriszny iz ma nauczy¢ sie dziata¢ jako
narzedzie Woli Jedynej, pyta teraz o réznice pomiedzy Prakriti - materig kosmiczng - a Puruszg -
Duchem, lub energia zycia, czyli pomiedzy: "Polem" (kszetra), a Tym, ktéry je poznaje (Kszetradzna).
W nastepnych szesciu rozmowach Szri Kriszna mu to wyktada, powtarzajac w nieco innej formie, z
wielu praktycznymi szczegétami, nauke ktorg przekazat juz byt w skrécie syntetycznie w poprzednich
Rozmowach.

Strofa 3 - "Znawca Pola" inaczej "Mieszkaniec ciata", Duch, jest zwany tez nieraz "Widzem" lub
"Swiadkiem" bo niewzruszony czuwa nad kazdym ruchem na swych "Polach" - (oczywiécie termin
"pole" nie oznacza tylko fizycznego ciata, ale i wyzsze przewodniki uczué, namietnosci, mysli itd.) -
wiada nimi i rzadzi jakby z géry, Sam jest na wieki samostarczalny i samobytny - jako i Ojciec, bedac
Jego czastka - i nic nie moze mu by¢ dodane ani ujete. Purusza - Duch taczy sie z Prakriti, dla
przejawienia tj. poznania i twdrczosci; a stopien jego wladzy nad Przyrodg wyraza na ile to
opanowanie juz zdobyt i swg tozsamosc¢ z Najwyzszym poznat.

Strofa 4 - "W filozoficznych rozprawach" to Brahmasutry, aforyzmy traktujace o naturze i
przejawieniach Brahmana. Sciste naukowe i metafizyczne przedstawienia prawd o Bogu i Jego
wszechs$wiecie mozna znalez¢ w Upaniszadach oraz Brahmasutrach; wszystkie one byty pisane przez
medrcow znajacych prawa kosmiczne, tj. Riszich, biegtych w Brahma-widii, czyli nauce o Najwyzszym
i Jego przejawieniach.



44
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 5 - W tlumaczeniu tej zwrotki ide za ujeciem Szri Aurobindo, ktére jest najjasniejsze. U
prapoczatkow $wiata - warunkiem jego zaistnienia - jest owa "jednorodna" tj. niepodzielna, nie
zroznicowana i jeszcze nie przejawiona Pra-energia, czasem zwana "Awiakta Maja", czasem "Dajwi
Prakriti", (dostownie - ukryta nie przejawiona jeszcze Maja, potega stwérczej mysli Jedynego) i
"Swiatto$é Boga", czasem nazywa sie jg réwniez Mysla Boza; z niej obiektywna ewolucja, tj. wytania
sie z niej i rozwija 5 elementarnych stanéw pra-materii - nie fizycznej - makrokosmosu; z nich
subiektywna podmiotowa ewolucja tj. mikrokosmos - 10 zmystéw (5 organéw poznania i 5 dziatania) i
jeden tj. umyst,

(czasem trzeba ttumaczyé - dusza); Rozum czyli intuicyjne rozpoznawanie oraz samoswiadomos¢,
czyli poczucie odrebnej osobowosci "ja jestem ja" - Ahamkara; oraz 5 subtelnych przedmiotéw
poznania zmystowego, jak dzwiek, barwa, dotyk, smak, zapach, zwanych tych zmystéw "pastwiskami",
czyli zakresem lub zasiegiem ich dziatania.

Strofa 6 - Swiadomo$¢ wielu tlumaczy raczej jako wrazliwo$é, co wydaje mi sie oddajace mysl.
"Updr trwania" mozna réwniez nazwac¢ "wolg zycia", ktéra utrzymuje te wszystkie pierwiastki w
koordynacji i wspotdziataniu. Dostownie nie tyle przeobrazenia ile "wypaczenia" lub "znieksztatcenia"
pola. Niejednego czytelnika moze zdziwi¢, ze Rozum (Buddhi)intuicyjne, duchem przepromieniowane
rozpoznawanie, jest tu zaliczane do "Pola"; idac za ezoterycznym, a nie przecietnym hinduskim
ttumaczeniem, uwaza sie Buddhi za pierwiastek "zenski", przyjmujacy potege Atmy, najwyzszego
ducha i wyrazajacy jg jako madro$é-mitos¢ (pierwiastek Chrystusowy, 2-giej Osoby Tréjcy), jest to
jakby "czara" - $w. Graal - dla potegi samobytnego Ducha. "Nie zadawanie bélu" - Ahimsa.

Strofa 7 - "Czes¢ dla Guru" to nie tylko cze$¢ dla Nauczyciela duchowego w ludzkim ksztalcie,
ktory jest dla ucznia przedstawicielem boskiej madrosci oraz jej przewodnikiem i "duchowa matkq", ale
i w stosunku do "boskiego mistrza" w nas samych tj. gtosu Ducha wewnatrz.

Strofa 9 - Nie chodzi tu 0 obojetnos¢ i o brak mitosci; "utozsamianie sie" jest tu uzyte w znaczeniu
namietnego i wytacznego "trzymania sie, czepiania sie" prawie niewolniczego. Syn jest najdrozszg na
ziemi istotg dla Hindusa, nie tylko jako przedtuzenie rodu, ale i pomoc w osiggnieciu "raju” (nieba -
Swarga) po $mierci, przez rytuat posmiertny, ktéry on jedynie odpowiednio moze sprawowac.

Strofa 10 - "Upodobanie do samotnych ustroni" - niektérzy ttumacze dodaja: "a czystych
atmosferg"; chodzi nie tylko o zwyktg czystos¢ otoczenia, ale i tzw. "magnetyczng”, kitdrg zakiécajg
wyziewy wszelkich gnijgcych i nie "Satwicznych" substancji; za takie uwaza sie mieso, alkohol, wiele
lekarstw, opium itp. jak i bliskos¢ ludzi o niskich namietnosciach, co zawsze zatruwa i zanieczyszcza
atmosfere, utrudniajac, a nieraz uniemozliwiajac praktykowanie skupienia i Jogi. Znam niejednego
Europejczyka, ktéry stawat sie bez niczyich namédw jaroszem przy pierwszych krokach w Jodze, ale i
wlasnym doswiadczeniem sie przekonywat, ze w pewnych okresach ¢wiczen otoczenie gwarnych
miast i ttumu byto nie do zniesienia.

Strofa 11 - "Wiedzy o Najwyzszym" tu - Adhiatma.
Strofa 12 - Sat i A-sat.

Strofa 14 - Energii Przyrody - Gun Prakriti, a Sam jest ponad nimi, od nich niezalezny i przez nie
"nie dotkniety".

Strofa 16 - Dostownie bytoby: "On ja rodzi i On potyka z powrotem"; obrazowe stowo "potyka" jest
nieraz uzywane w religijnej literaturze hinduskiej.

Strofa 17 - "Swiatto$é przebywa w sercu istoty kazdej", wyrazenie to wcigz powtarza sie w
Upaniszadach.

Strofa 18 - Istnos¢ - Bhawa, patrz poprzednie Rozmowy.

Strofa 19 - Cechy to - Guny; Dusza i Przyroda - Purusza i Prakriti, s to tylko dwie postacie
odwiecznego, nieskonczonego Brahmana; sg jakby Jego wyzszg i nizszg naturg. Prakriti nazywa sie
odwieczna zenska potegq , a Purusze odwieczng meska (Sziwa-Szakti), a wszechswiat jest tworem
przeplatania sie i wzajemnego oddziatywania tej dwdjni; obrazowo i symbolicznie nazywanej "zabawg"
- Lila - tych najpierwszych boskich "dwojga".

Strofa 21 - "Dusza" - Purusza; "energie Przyrody" - Guny Prakriti; zamiast "uzywa" bytoby moze
Scislej "kosztuje", bo jest w tym element jakby przyjemnosci poznawczej.

Strofa 22 - "Zwierzchnik, Swiadek" - to Paramatman, za$ gdy w ciele przebywa jako jego
"Mieszkaniec", zwany "najwyzszym Purusza" (Purusza paraha). Rézni ttumacze réznie te zwrotke



45
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

interpretuja, jedni podkreslajg tylko iz jest to "Przenajwyzszy" tj. Paramatman; drudzy, do ktérych ja sie
przytaczam, rozumiejg iz tenze Paramatman gdy jest ciata ludzkiego ozywiajacym Duchem -
"Mieszkancem", nazywa sie najwyzszym Purusza.

Strofa 23 - Purusza i Prakriti. Poznanie ich odrebnosci i wzajemnego stosunku jest trescig
najgtebszej wiedzy, cztowiek ktéry ja zdobywa uwalnia sie tym samym od niewiedzy, a wiec
wznosi sie "ponad" dobro i zto i wszelkie ich skutki i jednoczy sie z Najwyzszym.

Strofa 24 - System filozoficzny Sankhii uwaza Prakriti i purusze za dwa catkowicie rézne
pierwiastki, w przeciwienstwie do wadanty, ktéra uwaza je oba za emanacje i wyraz Jedynego
Brahmana.

Strofa 26 - "Znawca Pola i Pole" (kszetra i kszetradzna) sg jednoznaczne z "Purusza i Prakriti" -
Duch i Przyroda.

Strofa 31 - Paramatman - dostownie: "nie podlega skalaniu przez dziatanie".
Strofa 32 - eter kosmiczny - Akasza.

Strofa 34 - tlumacze tu - "spod wiadztwa Materii", a nie Prakriti, cho¢ to jest pod pewnym
wzgledem jednoznaczne, gdyz w oryginale jest stowo "bhuta-prakriti", a stowo Bhuta podkresla
elementy fizyczne, zywioty fizyczne.

ROZMOWA CZTERNASTA
Pan rzecze:

1. Znéw wytoze ci wzniostg nauke, ze wszystkich nauk najlepsza, ktora poznawszy wielu
medrcow osiggneto tu doskonatos¢ najwyzsza.

2. Kto zagtebiajac sie w te madrosé w Mg Istno$¢ wstepuje, ten na ziemie wiecej nie wraca,
nawet w nowy Stworzenia Dzien, ani tez pokdj jego zaktdéca Noc - wszechswiata zniszczenie.

3. Pramateria przedwieczna jest tonem Moim, Nasienie Zycia w nig rzucam, stad, o Bharato,
wszechistnien poczecie.

4, Z jakiegokolwiek tona zywe pochodzag istoty, wiedz o synu Kunti, iz Pramateria
przedwieczna jest ich macierzystym tonem, a JA - Rodzicem.

5. Trzy sa nieodtaczne od Przyrody, przyrodzone jej cechy: Harmonia lub rytm, Ruchliwos¢ i
Bezwtad; one to, o poteznie zbrojny, wigzg w ciele jego niesmiertelnego Mieszkahca.

6. Z tych Harmonia, z natury swej nieskalana i Swietlista jasnoscig i zdrowiem darzy, o
Ardzuno bezgrzeszny, a wigze dusze przywigzaniem do wiedzy i szczescia rozkosza.

7. Ruchliwos$¢ o Kauntejo, z natury swej namietng zadze zycia rodzi i za przedmiotami pogon
goraczkowa, a wigze dusze niepowstrzymang dziatania potrzeba.

8. Natomiast Bezwtad, wiedz o Bharato, iz z ciemnoty sie rodzi i wszystkie dusze najbardziej
zaslepia; wiezy niedbalstwa i ociezatej narzuca gnusnosci.

9. Harmonia przywigzuje do radosci i szcze$cia; ruchliwosé do nieustannego dziatania;
Bezwtad catunem ciezkim madros¢ przystaniajac w wiezach ospatej trzyma obojetnosci.

10. Raz, o Bharato, Harmonia przewaza nad Ruchliwoscia i Bezwtadem biorac gére; raz
Ruchliwos¢ gdy Harmonie i Bezwtad pokona; to znéw Bezwtad, gdy Harmonie i Ruchliwosé przyttoczy.

11.  Gdy $wiatto madrosci promieniuje od wewnatrz przez wszystkie zmystéw wyloty, mozna by¢
pewnym iz Harmonia wzrasta w cztowieku.

12.  Gdy chciwos¢, zachtannosé, goraczkowa dziatalnosé i niepokoj wzmagaja sie w jego naturze
oznacza to, o najlepszy z Bharatow, iz w nim cecha Ruchliwosci przewaza.

13. A gdy ciemnota, zastdj, obojetnos¢ i niedbalstwo, a takze zaslepienie wzrastaja - znaczy to,
o radosci Kaurawéw, iz Bezwtad bierze w nim gore.

14.  Jesli w chwili $mierci Harmonia w duszy przewaza, natenczas wznosi sie ona w $wietliste i
nieskalane sfery medrcéw, ktérzy prawa wszechswiatéw poznali.



46
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

15.  Jesli cztowiek umiera gdy w nim Ruchliwo$¢ przewaza tedy ponownie sie rodzi wsrod tych,
ktorzy sa dziataniem zwigzani; a odchodzac w Bezwtadu niewoli ponowne narodziny w tonach
ciemnych i bezrozumnych znajduje.

16. Powiadajq iz skutek czyndéw prawych jest czysty i peten Harmonii; cierpienie jest zaprawde
namietnego dziatania plonem, a zaslepienie - gnusnego.

17.  Z Harmonii rodzi sie madro$¢; z Ruchliwo$ci - chciwo$¢; a niedbalstwo, ciemnota i bierno$c
z Bezwtadu powstaja.

18.  Ludzie zyjacy Harmonig wznoszg sie wzwyz; namietnie ruchliwi w srednich przebywajgq
sferach, zas gnusni i ociezali opadajg w dot, ciezarem najnizszych pociagnieci cech.

19. Gdy Swiadek, ciata Mieszkaniec, przejrzy i pozna iz sprawcami wszystkich w $wiecie dziatan
sg energie Przyrody, gdy ujrzy ponad nimi TEGO, ktdry jest Najwyzszy i od wszelkich cech wolny,
wowczas w Mg Istnos$¢ wstepuije.

20. A gdy sie wzniesie ponad energie Przyrody - z ktérych wszystkie ksztatty powstaty -
natenczas wolny od narodzin i $mierci, starosci, udreki, choroby, niesSmiertelnos¢ zdobywa.

Ardzuna pyta:

21. Jak pozna¢ cziowieka, ktory sie wznidst ponad tych trzech Gun dziatania, o Panie? Jak
poczyna on sobie i jak sie od nich uniezaleznia?

Btogostawiony Pan rzecze:

22. Ten, o Pandawo, ktory przed dziataniem zadnej z trzech sie nie wzdraga gdy go nawiedza,
ani za nimi nie teskni gdy go opuszcza;

23. kto trwa jako bezstronny Swiadek, niewzruszony przez tych energii gre, kto widzac ich w
sobie dziatanie méwi: "to jeno energii Przyrody ruch" i spokojny jakby na uboczu stoi;

24. kto w radosci jest réwny i w cierpieniu, nieugiety w Sobie; kto grudke ziemi, kamien i ztoto w
réwnej ma cenie, a kochanych i nie mitych tak samo traktuje; staty, mocny, niezmienny wsréd pochwat
jak i potepien,

25.  wsrod czci i niestawy; dla przyjaciot i wrogow jednaki; kto wszelkich osobistych zaniechat
przedsiewziec i w ciszy wewnetrznej niewzruszony trwa, o tym rzec mozna iz wznidst sie ponad trzech
energii dziatanie.

26. | ten, ktory jest Mnie wytgcznie oddany i stuzy Mi Joga mitosci i czci, wznosi sie réwniez
ponad cechy wsze i staje sie godzien w Brahmana pograzyc¢.

27.  Albowiem Jam jest zaiste Brahmana Przybytkiem i niedmiertelnosci odwieczng Krynica,
pradawnego prawa i nieskonczonej szczesliwosci zrédtem.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadow
Bhagawad Gity - Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzuna,

Czes¢ Czternasta zwana:

JOGA OSWOBODZENIA SIE OD TRZECH GUN.

PRZYPISKI DO ROZMOWY CZTERNASTEJ

Strofa 1 - "Z nauka najlepszq", bo odréznienie Przyrody i jej dziatan od Ducha, jest uwazane za
nieodzowne dla poznawania i zjednoczenia sie z Najwyzszym, dlatego nauka, ktéra tego
rozpoznawania uczy nazywana jest tu najlepsza lub najwyzsza. "Medrcéw" - dostownie: Muni tj. ci,
ktorzy sktadajg $lub milczenia; ale uzywa sie tez jako tytutu.

Strofa 2 - Mowa o olbrzymich okresach, cyklach kosmicznych - Manwantara i Pralaja.

Strofa 3 - "Pramateria przedwieczna" lub "Mahat-Bramha (nie Brahman) to owa najpierwsza,
"dziewicza", nie zréznicowana pramateria, posta¢ przejawienia Nieskonczonego Brahmana w
"skonczonosci", Bramhy-stworcy - ktdrego jest "mysla". ON wiec jest Rodzicem, a zarazem Macierzg
wszechswiata; "materig”, substancja z ktérej sie tworzg wszelkie ksztalty, od najsubtelniejszych do
fizycznych, a zarazem "nasieniem Zycia", Ducha (Ideg Platona - archetypem) Prawzorem wszystkiego
cokolwiek ma zaistnie¢ we wszechswiecie. Jako Pra-Macierz jest Przyroda, pramateria; jako Wszech-



47
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

duch - Energig, $wiadomag, twdrcza, nieskonczona, samo-ograniczajacq sie dla stworzenia $wiata
skonczonego, poprzez swa przejawiong postac - Iszwary, Boga, dziatajacego zawsze w Trojcy.

Strofa 5 - Cecha Przyrody - Guny Prakriti, odbicie w niej tréjcy Ducha: to Satwa - Harmonia,
rownowaga, rytm, swietlisto$¢, nazywa sie jg rowniez dobrocia, prawoscia itp. Radzas - ruchliwosc,
zawsze z odcieniem namietnym; Tamas - bezwtad ociezatos¢, gnusnosc; podaje tylko pare znaczen,
jest ich o wiele wiecej, obszerne wyjasnienie na koncu ksigzki.

Strofa 11 - Uwaza sie w Hinduizmie iz Swietos¢, czystos¢ moc duchowa - osiggniecia Jogi, i
wewnetrznego trudu - promieniujg niemal widzialnie przez wszystkie zmysty, otaczajac aureolg
Swietlistg nie tylko gtowe, ale catego cztowieka.

Strofa 12 - Dostownie bytoby moze: wszelka rzutujaca sie na zewnatrz, w pewnym namietnym
napieciu energia - to Radzas.

Strofa 15 - Tj. dusz przyciagnieta jest w nastepnym wcieleniu do rodziny ludzi nedznych i niskich,
0 nierozwinietej inteligencji; nie oznacza to jednak bynajmniej mozliwosci uzycia przez dusze ludzkg
ciata zwierzecego, jak to niektdrzy - bardzo ograniczeni interpretatorzy - dotad w Indii rozumieja.

Strofa 16 - Cierpienie zawodu, niezadowolenia, utraty, rozczarowan; nie ma innej drogi
oswobodzenia i uniezaleznienia sie od nich jak przez zmiane motywu dziatania, z interesownego na
bezinteresowny, z egoistycznego na bezosobisty.

Strofa 18 - W "sferach s$rednich" tj. tych gdzie gwaltowne przyjemnosci i rozkosze oraz
zmartwienia nastepujg po sobie w nieustannej ciagtosci, rzucajac cztowieka jakby z chtodu w zar;
gdzie niespokojne wzruszenia wcigz nim miotajg, a on nie wyobraza sobie zycia bez nich, bo czuje, ze
zyje tylko wsrod tych "dwdjni przeciwienstw", a obawia sie $miertelnie ustania ich, braku wrazen,
wielkiego spokoju sfery ducha, jest on dla tych natur - "bez-zyciem".

Strofa 20 - Nie chodzi tu o niesmiertelnos¢ Duszy po $mierci fizycznego ciata, ta jest udziatem
wszystkich; pierwiastek Zycia nie ginie ze $miercig ciata, nawet zwierzecia; chodzi tu o hinduskie
pojecie wyzwolenia (odpowiadajace chrzescijanskiemu pojeciu zbawienia) tj. zjednoczenia z Duchem
Najwyzszym, zwane Moksza, Mukti, urzeczywistnieniem Ducha, albo Prawdy.

Strofa 22 - Tj. nie obawia sie ani niespokojnego nastroju, przykrosci, czy tez wysitku dziatania, lub
zbyt silnych bodzcéw z zewnatrz, ani przytepienia mysli, uczu¢ czy wrazliwosci nerwowej; ani tez
teskni za stanem btogim harmonii i radosci gdy ten go opuszcza. A owe stany oschtosci wewnetrznej
obojetnosci sg uwazane w zyciu duchowym za najtrudniejsze do zniesienia bez chwili "zatesknienia"
do "zywosci" wewnetrznej, piekna, natchnienia itd. Nie chcieé uchyli¢ sie od cierpienia gdy przychodzi,
nie pragna¢ radosci gdy jej nie ma, a choéby przedtuzenia jej gdy juz, juz zdaje sie odchodzi¢, jest
trudne, wyraza wtasnie rzadka ceche Sattwy.

Strofa 24 - Obojetnos¢ zupetna na wszystkie dobra materialne jest uwazana za nieodzowng w

Jodze, a jeszcze bardziej na zdania, opinie lub czyny - obelgi lub odwrotnie czes¢ i wystawianie -
innych wzgledem nas. Uwaza sie w Indiach iz to ostatnie jest najtrudniejsze i najrzadsza.

ROZMOWA PIETNASTA

Pan rzeki:

1. Drzewo Aswtta korzeniem z Wiecznego wyrasta, konarami w doét ku ziemi rozszerza,
niezniszczalnym je mienig ; liscie jego - to hymny Wedy. Kto o tym wie jest Wed znawca.

2. W gére i w dot rozposcierajg sie jego gatezie, energiami Przyrody zywione; pedy jego to
zmystéw przedmioty, a wtérne korzenie, co w dét sie spuszczaja, to pragnienia, rodzace wiezy nie
konczacych sie dziatan w tym Swiecie cztowieka.

3. Stad patrza, od dotu, nie poznasz ksztattu ni zrodta, ni celu ani gleby, z ktérej korzen
wyrasta; lecz gdy scia¢ zdotasz to mocno zakorzenione drzewo hartowanym mieczem wyrzeczenia,

4, natenczas ku tej wzniostej zwrécisz sie Sciezynie, z ktdrej nie wraca sie wiecej, méwiac:
tylko w Odwiecznym Duchu, Praojcu cziowieka szukam ostoi, w Nim, ktdry jest krynica pierwotnej
Energii potoku i ku dziataniu najpierwszego impulsu.



48
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

5. Kto jest wolny od utudy, kto grzech egoistycznych pokonat przywigzan i pragnien sie wyzbyt,
a ponad wszystkie dwojnie - tak radosci jak i cierpienia - sig wzniost i stale trwa w Duchu najwyzszym
skupiony, ten owg gorng kroczy Sciezyng - w TO.

6. Ni stonce Tam nie Swieci, ni ksiezyc, ni ogien; kto tam zaszedt nie powraca tu wiecej;
bowiem ten ci jest M4j najwznios$lejszy Przybytek.

7. Wieczysta czastka Mej wiasnej Istoty staje sie w krainie istot zywych indywidualnym,
nieSmiertelnym Duchem, ktéry w materie spowity przyciaga pie¢ zmystowych witadz i umyst jako
szosty.

8. Gdy Duch - 6w Wrtadca ciata - przyobleka ciato i gdy je porzuca, zgarnia te zmystéw
subtelne wtadze i unosi ze soba, jak wiatr co zapach wonnego unosi kwiecia.

9. Ukryty w oku, uchu, dotyku, smaku, wechu i umysle, poprzez nie z przedmiotami
zewnetrznego $wiata sie styka i wrazenia odbiera.

10. Ludzie zaslepieni nie widza GO, gdy w ciele trwa, lub gdy odchodzi, czy tez doswiadczenia
zbiera, energiami Przyrody porwany, lecz ci co wzrok madrosci maja widzg GO jasno.

11.  Ci, ktérzy szczerze trudza sie w Jodze widzg Go w sobie i w duszy cziowieka; lecz ludzie o
nierozwinietym rozpoznawaniu dojrze¢ Go nie moga, pomimo usitowan.

12.  Wiedz iz wspaniatos¢ swiattosci stonca - co caty swiat opromienia - Moja jest i ksiezycowego
blasku i zaru ognia wspaniato$¢ - Moimi sa.

13. Zyciodajng Energig przenikajac glebe, wszystkie karmie istoty; a rosliny poje Somy
zywotnymi soki.

14. Jako Ogien Zycia w zywych organizmach trwam, a podsycany wdechem i wydechem
czworaki pokarm w nich trawie.

15, Jam jest w kazdym sercu obecny; pamig¢ i wiedza ode Mnie sg, zaréwno jak ich brak. Jam
Swietych Ksigg trescig i Tym, co jest ich i wszelkiej madrosci i wiedzy celem; Jam tez jest Znawca
Wed i tworcg Wedanty.

16.  Energia Zycia w dwojakiej - zmiennej i niezmiennej - objawia sie postaci; istnien wszystkich
niezliczono$¢ - to jej zmienna postaé; zas to, co rdzeniem ich jest i trescig - niezniszczalnym zowia.

17. Lecz r6zng od nich obu jest inna, najwznioslejsza i wszystko przewyzszajaca Energia -
Duchem Przenajwyzszym zwana; Wtadca odwieczny i niewzruszony, ktéry trzy swiaty podtrzymuje i
zywi i cate przenika istnienie.

18. Jako, ze Ja nad zmienne sie wznosze i ponad niezmiennym niepomiernie goruje, przeto w
Ksiegach i w $wiecie zwg Mnie - Duchem Przenajwyzszym.

19. Kto wolny od wszystkich zlud, jako Przenajwyzszego Ducha Mnie zna, ten poznat juz
wszystko, o Bharato, i Mnie jednego cata swg istotg wielbi.

20. Otom najtajemniejszg ze wszystkich objawit ci nauke, o Ardzuno bezgrzeszny; kto jg poznat,
oswieconym zostaje i konczy swe na ziemi zadanie, o Bharato.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadéw

Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,

rozmowy Szri Kriszny z Ardzung

Czes¢ pietnasta, zwana:

JOGA ZJEDNOCZENIA Z PRZENAJWYZSZYM DUCHEM.

PRZYPISKI DO ROZMOWY PIETNASTEJ

Strofa 1 - Drzewo Aswatta jest uwazane od bardzo starozytnych czaséw za symbol zjawy
kosmicznej, wszechzycia, ktére poczatek swoj bierze w najwyzszym Brahmanie, a w widzialnos$é
rozprzestrzenia sie jako makrokosmos tj. caty zmystami postrzegany swiat. Symbolizuje ono réwniez i
mikrokosmos tj. $wiat cztowieka, jego przywigzan i namietnosci, wigzacych go z zewnetrzno$cia, stad
moze by¢ "Sciete" gdy tesknota ku Duchowi jest dos¢ mocna. Wedy zdajq sie w tym wierszu oznaczac
raczej liczbe pojedyncza, w znaczeniu - "hymny o Prawdzie", innymi stowy - "zjawiska przyrody to
hymny o Prawdzie"; bo kto rozgatezienia makrokosmosu bada, a wie, ze sg one jeno przejawem
Jedynego, ten poznaje Prawde o catoksztalcie przejawionego swiata i staje sie "Wed znawcg". Bo



49
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Weda - to Prawda, a Wedy to ksiegi, ktére o niej, objawionej, wedle Hinduizmu - mowig. Rozni
tlumacze daje r6zne interpretacie.

Strofa 2 - Guny Prakriti ttumacze raz jako "cechy" raz "energie", zaleznie od kontekstu. Pragnienia
i pozgdania przedmiotow rodzg zwigzek z nimi, ruch i wysitek aby je zdoby¢, a wszelkie dziatanie
przynosi swe skutki i tak sie tworzy tancuch przyczyn i skutkow, ktéry stanowi wiezy i niewole.

Strofa 3 - Wyrzeczenie sie plonéw dziatan a nawet wszelkiego ic pragnienia, czyli "wolnos¢ od
pragnien”.

Strofa 4 - "Sciezyna" sanskryckie - padam i "Przybytek" w wierszu 6-tym zdaja sie byé
jednoznaczne. "Odwieczny Duch" - Purusza.

Strofa 5 - Tu Adhi-atma.

Strofa 7 - "Indywidualny nie$miertelny Duch" - Dziwa, czyli jednostka Swiadomosci. Pojecie iz
Duch ludzki jest nie tylko "na obraz i podobienstwo" Boga, lecz jest Jego nieskonczonej Istnosci zywa,
organiczng czastka, jak iskra- ognia, kropla - oceanu, a zotadz czgstka debu, z wszystkimi jego
cechami w stanie potencjalnym, w ukryciu, jest podstawg filozofii hinduskiej, kamieniem wegielnym
catego $wiatopogladu. Najwyzszy system filozoficzny - Adwaita Wedanta stwierdza tozsamosé Ducha
- Atma - Boga i czlowieka, a nie tylko podobienstwo. Wedle filozofii i fizjologii hinduskiej narzady
zmystébw nie sg zrédtem postrzegan zmystowych, a jedynie tych postrzegan narzedziem i
przewodnikiem. Zdolnos¢ postrzezen zmystowych jest wiadzg Duszy (Dziwa), a formy jakie
przybierajg - dzwiek, barwa, zapach itd. - sg wyrazem potegi tworczej Ducha, ktéry wcigz od nowa
tworzy Swiat, pozornie obiektywny, w ktérym Dusza zyje i uwaza go, w swej niewiedzy, za catkowicie
zewnetrzny.

Strofa 8 - Wyjasnia poprzedni przypisek; tj. unosi ze soba subtelng zdolno$¢ postrzegan
zmystowych, oraz do$wiadczenia tg drogg zdobyte.

Strofa 12 - W jednej z ksiag wyjasniajacej symbole, méwi sie iz ogien symbolizuje Bhur tj. Swiat
fizyczny; zas ksiezyc - chmury; Waju bdg wiatru - $wiat uczu¢, wzruszen tzw. astralny (Bhuear); a
stofAce - (Swar lub Suar) $wiat mysli; jest to tradycyjna symbolika. Patrz strofa 6.

Strofa 13 - "Zyciodajna energia" - Odzas; zdaje sie iz jest to energia magnetyczna, gdyz w Jodze
méwi sie o0 niej jako 0 promieniujacej od pewnych ludzi na otoczenie i wywierajacej na nich nie raz
wiekszy wptyw niz stowa, np. u moéwcow i wyktadowcdw; jest to dziwna odmiana energii zywotnej,
Prany, ktéra czesto decyduje o powodzeniu, "szczesciu do ludzi" itp. Jarzyny posiadajg wiecej Odzas
tj. magnetyzmu, a owoce wiecej elektrycznej energii, wedle hinduskich badan. Soma - napoj mistyczny,
uzywany do nabozenstw, ale w tym wypadku znaczenie ma inne, niektérzy ttumacza "ptynne swiatto
ksiezyca"; wedle tradycji hinduskiej rosliny potrzebujg nie tylko $wiatta stonecznego ale i
ksiezycowego dla wzrostu i wytwarzania sokéw, to "soczyste Swiatto ksiezycowe" Soma jest ich
napojem.

Strofa 14 - "Ogien zycia" - "Wiszwanara" - to sita zywotna - Prana - w jej funkcji specjalnej
trawienia pokarmu; a ze przyswajanie Prany - stonecznej energii przystosowanej do organizmu
cziowieka - zalezy gtéwnie od oddechu, oddechem wiec mozna regulowac trawienie, ktére jest od
niego o wiele bardziej bezposrednio zalezne anizeli nauka zachodnia przypuszcza. "Czworaki
pokarm": to, to co sie zuje, ssie, lize i pije. Szri Aurobindo podkresla tu iz boskos¢ jest zarazem dusza
materii, dusza zycia i dusza ponad myslowej Swiattosci.

Strofa 16 - "Energia zycia" lub "Dusza Przyrody" tj. Purusza, ktéry objawia sie w tej dwoistej
postaci: zmiennej w Przyrodzie, mozna jg nazwac "osobowq", czynnag, przetwarzajgaca sie nieustannie,
ta jest nizsza; druga jest gorna, cicha, niezniszczalna i niezmienna, a przecie bedaca przyczyng i
impulsem zycia pierwszej, te nazywa sie "akszara" (a - "kszara" pierwsza), na niej wszystko jest
"umocowane". Ale w tym wierszu jest stowo "Kutasta:, nie przettumaczalne,

jeden z ttumaczy nazywa to: "osig szczytu niebios", a symbol wyraza najwyzsza, niewzruszong
boskg Swiadomosé.

Strofa 17 - "Duch Przenajwyzszy" - Puruszottama lub Paramatman, ktéry ponad przejawieniem
trwa, a przecie jest jego prazrodtem i prazyciem. Trzeba dobrze postudiowac rdézne interpretacje Gity,
by zda¢ sobie dokiadnie sprawe z tych subtelnych odmian jakie filozofia nadaje Najwyzszemu; dla
polskiego czytelnika to moze nie jest konieczne, niech zauwazy tylko jak wcigz wszystkie postacie
przejawione béstwa, z Jedynego wyptywajg i w Jedynym wiasciwie wcigz trwaja korzeniem, jak i



50
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Duchy i dusze ludzkie i dusza Przyrody i Anioty i wszechistnienie, sg z Niego i w Nim, bo ON jeden
jest, przejawiajacy Swa niepojeta Jednos¢ w mnogosci istnien i postaci.

ROZMOWA SZESNASTA
Pan rzecze:

1. Nieustraszonos¢, czysto$¢ i harmonia zycia, statos¢ w jodze madrosci, hojnos¢ w darach
mitosierdzia, samoopanowanie, ofiary, zgtebianie Ksigg swietych, goracy wysitek wewnetrzny (Tapaas)
oraz prawosc;

2. nieprzyczynianie nikomu cierpienia, wiernos¢ prawdzie, brak chytrosci i gniewu, skromnos¢,
spokdj, rownowaga, wyrozumiatoS¢, wyrzeczenie, brak skgpstwa i lekkomyslnosci,
wszechwspétczucie, tagodnosé;

3. moc, przebaczenie, wytrzymato$¢, mestwo i hart, czystosé serca, brak zazdrosci i pychy;
oto, o Bharato, wrodzone cechy cztowieka, ktéry z naturg uduchowiong przychodzi na ten $wiat.

4, Obtuda, zuchwatosé, pycha, préznosé¢ i zarozumiatosc, ztos¢, brutalnos¢ i bezrozum - oto, o
Bharato, wtasciwosci tych, co sie rodzg z najnizszej natury przewaga.

5. Szlachetne cechy ku wyzwoleniu wioda, niskie i nedzne - niewole gotuja. Lecz nie smuc sie
Ardzuno, ty$ bowiem od urodzenia szlachetng obdarzony natura.

6. Dwa rodzaje istot zywych na tym $wiecie istnieja: jedne o naturze Swietlistej, inne o
mrocznej naturze; o pierwszych moéwitem ci juz, o Parto, teraz ustysz o drugich ode Mnie.

7. Ludzie o nikczemnej i mrocznej naturze nie wiedzg czym jest prawy czyn, ni stuszne
wyrzeczenie; bez wstydu sa, bez prawdy, bez godnosci, nawet postepowac godziwie nie umieja.

8. Twierdza: "nie ma Prawdy, ni Boga, swiat ten bez celu istnieje, zadne moralne nie rzadzi
nim prawo, z przypadku powstat, z elementdw ztaczenia, z chuci sie zrodzit".

9. Widzac tak wszystko na opak, ci bezrozumni gubig swe dusze; dzikich, okrutnych
dopuszczajac sie czynow, stajac sie sitg niszczaca, na zgube $wiata dziataja.

10. Zuchwali, nieugaszona owtadnieci zadza, upojeni préznoscia i pycha, zaslepiehcy ci trwaja w
fatszu i btedzie i z nieczystych dziatajg pobudek.

11. W Zzadzach i uzyciu widzac jedyny swéj cel, oddajg sie nieposkromionej za nim pogoni,
zragcym troskom i zabiegom, az do ostatniej chwili swego zywota.

12.  Niewolnicy chciwos$ci, przez chu¢ i ztos¢ trawieni, uczciwos¢ lekko sobie wazac, bogactwa
ku zmystéw uciesze, nieprawnie gromadzg

13. i méwig: "otom dzi$ zdobyt te rzecz pozadana, jutro zdobede nowa; dzis débr mam tyle, jutro
chce posigsc¢ ich wiecej;

14.  dzis tego pokonatem wroga, jutro unicestwie innych; jam pan i wiadca, silny, potezny,
doskonaty, szczesliwy;

15. jam mozny, Swietny, wysoko postawiony, kt6z mi doréwna? Bede hojne sktadat ofiary,
rozrzucat jatmuzne i bede uzywat". Tak oto, omamieni gtupstwem,

16. uwiedzeni kiebowiskiem mysli, w sie¢ btedu schwytani, z zadz zaspokajaniu niepodzielnie
oddani, spadajg w nieczyste piekto wtasnej ztosci.

17.  Pelni samouwielbienia, zacietosci i pychy, pijani zbytkiem, obtudnie - tylko z préznosci -
sktadajg ofiary, wbrew Ksiag swietych przepisom.

18. Przez egoizm i poczucie swej sity opetani, powodowani swych gniewéw i chuci
gwattownoscia, a zapalczywym uniesieni zuchwalstwem, gardzg Mng w sobie samych i w innych.

19.  Tych nienawistnych, msciwych, okrutnych, najnikczemniejszych sposrdd ludzi, w coraz to
bardziej mroczne rzucam Ja tona.

20. W ciemnych, najpodlejszych uwiezieni fonach, w kazdym zyciu coraz bardziej zaslepieni
btedem, Mnie nie sg w stanie zobaczy¢ i na samo dno otchtani spadaja.



51
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

21.  Trzy sa piekiet tych bramy, ku zatraceniu duszy wiodace: chciwosé, nienawis¢ i chud;
niechze tych trzech wystrzegaja sie ludzie.

22. Dopiero gdy od tych ciemnosci bram uwolni sie cztowiek, moze dobro swej duszy zgotowac,
o synu Kunti i ku Drodze najwyzszej sie zwrdcic.

23. Lecz ten, ktory Ksiag swietych wskazéwki odrzuca i niewolnie idzie za swych zadz
samolubnych impulsem, szczescia nie osiagnie, ni doskonatosci, ani tez najwyzszego Celu.

24. Niechze wiec Ksiegi swiete stuzg ci wskazaniem co czyni¢ nalezy, a czego unikaé; znajac
Pism swietych nauki, dziataj w tym Swiecie, Ardzuno.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadow

Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,

rozmowy Szri Kriszny z Ardzung

Czesc Szesnasta, zwana:

JOGA ODROZNIENIA BOSKICH OD DEMONICZNYCH CECH.

PRZYPISKI DO ROZMOWY SZESNASTEJ
Strofa 1 - "Goracy wysitek wewnetrzny" - Tapas.

Strofa 2 - nie przyczynianie nikomu cierpienia - Ahimsa. Wyrzeczenie wszelkich plonéw i
rezultatdéw dziatan i prac, a nawet samego pragnienia aby widzie¢ chociaz swojej pracy czy trudu
wyniki, jak uzytecznosc jej itp.

Strofa 3 - "Natura uduchowiona" dostownie bytoby spolszczajgc stowo Sattwa (harmonia, jasnos¢,
dobro¢ itd.) "satwiczna" tj. w petni zharmonizowana.

Strofa 4 - Najnizsza natura tj. tamasowa, o cechach bezwtadu, ciemnoty, gnusnosci itd. czyli z
cechami Asuréw. A "szlachetne cechy" w nastepnej zwrotce to Dewow, Swietlistych natura.

Strofa 6 - Dostownie o Dewaicznej lub anielskiej naturze, w znaczeniu przewagi harmonii,
duchowosci, swietlistosci; jak "mrocznej" o naturze "demondéw, Asurow" tj. duchoéw ciemnych. Ale
pojecie hinduskie "demon", A-sura, tj. nie-dewa lub "przeciw-dewa", nie pokrywa sie zupetnie z
chrzescijanskim pojeciem szatana czy diabta; uwaza sie iz sity Asuréw takze "pchajq" ewolucje, majg
swg wyrazna role wyznaczona im przez Najwyzszego na czas Manwantary; obrazowo przedstawia sie
iz pchajg 0$ rydwanu ewolucji pozornie z odwrotnej strony niz Dewy, ale wiasciwie pomagajg ruchowi.
Totez nie uzywam stowa "szatanskie", by nie paczy¢ mimo woli hinduskich pojeé. Jednak wedtug
opisu tej najnikczemniejszej natury mozna by ja nazwac¢ "opetang" lub wyrazajaca szatanskosc,
cosmy widzieli w niedawnej historii.

Strofa 18 - "Mng" tj. Bogiem w sobie i w innych ludziach.

ROZMOWA SIEDEMNASTA
Ardzuna mowi:

1. A jesli cziowiek czes¢ z gltebokg oddaje wiarg i ofiary sktada, lecz odrzuca Ksiag swietych
wskazéwki, powiedz mi, o Kriszno, w jakim bedzie on stanie, petnym harmonii, namietnosci czy
ciemnoty?

Pan rzecze:

2. Wrodzona wiara ludzi, z ich wlasnej ptynaca natury, trojakiego bywa rodzaju, zaleznie od
cechy jaka w niej przewaza: harmonii, namietnosci czy tez ciemnoty. Postuchaj o tych odmianach.

3. Wiara kazdego cztowieka jest jego rdzennej natury wyrazem, o Bharato. Wiara o cztowieku
stanowi; jaka jest wiara jego - takim jest on sam.

4. Ludzie czyéci i petni harmonii Swietlistych wielbig; namietni - cze$¢ oddajg tytanom,
geniuszom, Jakszasom; za$ ciemni - duszom zmartych i niezliczonym rzeszom Poteg Przyrody ofiary
sktadaja.

5. Ludzie, ktérzy sie ascetycznym, zbyt surowym oddajg praktykom, przez Ksiegi Swiete nie
zalecanym zgota, petni samolubstwa, obtudy i pr6znosci, a zadza powodowani,



52
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

6. ci myslowo niedojrzali, ludzie ktérzy gwatt i udreki zadajq nie tylko elementom co w skfad ich
ciata wchodza, ale i Mnie, kt6ry je przenikam, wiedz, iz mroczni sg w swych poczynaniach.

7. Nawet strawa, ktéra wszystkim jest mita, jak réwniez ofiary, wysitki wewnetrzne i dary
mitosierdzia, tez trojakiego bywaja rodzaju; postuchaj o ich odmianach, o Ardzuno.

8. Ludzie zharmonizowani lubig instynktownie to, co wzmaga ich sity zywotne, odpornos¢ i
jedrnosc¢ organizmu, co myslowa i fizyczng zasila energie, co zdrowie, rados¢ zycia i pogode zwieksza,
a wiec pokarm soczysty, lekki, o tagodnym i przyjemnym smaku.

9. Niespokojni i namietni upodobanie znajdujg w pokarmach kwasnych, stonych, gorzkich,
lubig tez ostre i podniecajace przyprawy; lecz te niedomagan, choréb i cierpien staja sie przyczyna.

10.  Zas$ ludzie gnusni i niemrawi do nieswiezych, stechtych, psujacych sie, nadgnitych potraw
niezdrowe majg upodobanie, a nieraz nawet nieczyste, po innych pozostate spozywajg resztki.

11.  Ofiara bezosobista, bez zadnej prosby ni nadziei nagrody, sktadana prosto, a ze skupiong
mys$la, jako obowigzek i zgodnie z Pism $wietych wskazaniem, czysta jest i petna harmonii.

12.  Lecz ofiara petniona by otrzyma¢ co$ w zamian, albo z préznosci - by chwaly sobie
przysporzy¢ - wiedz, o najlepszy z Bharat6w, iz z namietnosci pochodzi.

13. Zas ze wskazowkami Ksigg swietych niezgodna, zywej wiary wyzbyta, bez Mantramow
sprawowana, oraz poswieconej nie rozdajac strawy, ani przepisanych dardw, jest zaiste w ciemnosci
poczeta.

14.  Cze$¢ oddawana Swietlistym, oraz swemu duchowemu Kierownikowi, szacunek dla dwakro¢
urodzonych i dla ludzi rozumnych; schludnos¢ szczeros$¢ i rzetelnos¢ w postepowaniu, czystosc
zmystowego zycia oraz unikanie krzywdy jakiejkolwiek zywej istoty, a dobro¢ dla wszystkich, oto
wewnetrznego wysitku fizyczne przejawy.

15. Mowa, ktéra nikomu nie czyni przykrosci, prawdziwa, mita i dobroczynna; wierne spetnianie
ustnych obowiazkéw, czytanie Ksigg swietych - zwane sa wewnetrznego wysitku przejawami w stowie.

16. Spokdj i pogoda umystu; rownowaga, milczenie, zyczliwosé, samoopanowanie,
oczyszczanie i harmonizowanie catej swej natury - oto wysitek wewnetrzny w dziedzinie duszy.

17.  Ten trojaki Tapas z zywa wiarg petniony, bez zadnej checi nagrody, z myslag w Jodze
skupiong - jest zwany harmonijnym i czystym.

18. Lecz jesli sie go petni dla chwaty, uznania, podziwu i czci ludzkiej, dla wywyzszania sie, z
préznosci, tedy z pozadan wyptywa, niestaty jest i przemijajacy.

19. A gdy spaczony jest i nierozumny, udreczajacy ciato, lub z celem szkodzenia innym podjety,
na pewno z ciemnoty sie rodzi.

20. Dary mitosierdzia czynione prosto, jako powinno$¢, w odpowiednim miejscu i czasie, ludziom,
ktérzy na pomoc zastuguja, a niczym nie moga sie nam odwzajemnic - za czyste sg poczytywane.

21.  Lecz dar, co sie wdziecznosci spodziewa lub na wzajemnos$¢ liczy, dany niechetnie z
wahaniem, jest interesowny i namietnoscia skalany;

22. a jalmuzna dana w nieodpowiednim czasie i miejscu, niegodnym ludziom, bez szacunku,
pogardliwie - zaiste z ciemnoty pochodzi.

23.  "Aum Tat Sat" - oto najwyzszego Brahmana wyraz tréjstowny; od niego to, w czasach
pradawnych, ksiegi Wed i Brahmandw oraz ofiary poczatek swoj wziety.

24. Dlatego wedle wskazan Ksiag swietych, kazda ofiare i dar mitosierdzia, jak i ¢wiczenia
wewnetrzne, najswietszym stowem "Aum" poprzedzajqg ci, ktdérzy o Brahmanie méwia.

25. A stowem '"Tat", bez najdrobniejszej my$li o nagrodzie, akty ofiarne, dary i wysitki
rozpoczynaja ci, ktérzy wyzwolenia pragna.

26. Zas stowo "Sat" jest Prawdy, Rzeczywistosci i Dobra wyrazem; nazywa sie nim réwniez
wszelki szlachetny czyn, o Parto.

27. Statos¢ w ofiarach, w darach mitosierdzia i wysitku wewnetrznym, jest rowniez stowem "Sat"
nazywana, jako tez kazde dziatanie z nimi zwigzane, a w imie Najwyzszego podjete.



53
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

28. Zas wszelki czyn, ofiara, dar, rytuat czy wysitek, bez wiary, bez prawdy wewnetrznej
spetniany - "A-sat" jest zwany, jakoby nie isthiejgcy byt, albowiem zaprawde niczym jest on, Ardzuno,
zar6wno w tym jak i nastepnym Swiecie.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadow
Bhagawad Gity - Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzuna,

Czes¢ Siedemnasta, zwana:

JOGA ROZROZNIENIA TROJAKIEJ WIARY.

PRZYPISKI DO ROZMOWY SIEDEMNASTEJ

Strofa 4 - Swietlisci tutaj to najwyzsze Archanioty przed tronem Boga, wyraz jego wzniostej potegi i
chwaty. "Tytany, geniusze, Jakszasy" - duchy o wiele nizsze, nie pozbawione pewnych ludzkich
wzruszen, zabarwionych jednak zawsze "namietnoscia". Jakszasy np. to duchy strzegace skarbow
ziemi i majace wtadze nad bogactwami; w ogole wszystkie trzy kategorie nalezg do fagodniejszych A-
suréw, tj. o "nie-boskiej" naturze. Czes¢ dla "dusz zmartych" (i upioréw) jest

uwazana niemal za najnizsza forme religijnosci; uwaza sie w hinduizmie, ze dusze po
odrzuceniu fizycznego ciata, a przed nastepnym wcieleniem, stosunkowo mato sie zmieniaja, ze
nalezy o nich pamieta¢ i tak jak za zycia kocha¢, (nabozenstwo w rocznice $mierci jest
najskrupulatniej przestrzegane, zwtaszcza dla rodzicow, synowie nieraz jadg setki mil by w swej
dawnej wsi je odprawi¢, nawet w wiele lat po $mierci ojca) ale nie oddawac czci zbyt wielkiej, gdyz sa
one mniej wiecej na tym samym poziomie co i za zycia. "Niezliczone rzesze Poteg Przyrody" to duchy
i "duszki" nizsze, rzadzace procesami Natury, od przejawéw wielkich zywiotéw, do budowania kwiatéw,
czy ptodu w tonie matki; znajduja sie one na najr6zniejszym stopniu rozwoju, niektére wyzej, inne na
rowni lub nizej w samoswiadomosci od czlowieka.

Strofa 14 - Nie tylko swojemu Guru, ale i innych ludzi, bo sama funkcja Guru zastuguje na czesc¢,
prowadzi on bowiem ku Prawdzie i Bogu. Oczywiscie sg oni na roznym stopniu rozwoju, zwazywszy
ze miliony ludzi w Indiach ma swego Guru; nieraz sg jeno biegli w Pismie i to w jego literze tylko, ale
nierzadko swigtobliwi i rozumni. Czysto$¢ w tradycji hinduskiej obejmuje zupetny celibat przed
matzenstwem, a potem obcowanie tylko z wtasng zong i to ograniczane wielu zwyczajami i
wskazéwkami tradycyjnymi. W dawnych prawach Manu znajdujg sie szczegétowe wskazéwki. Celem
matzenstwa sg dzieci - zwtaszcza syn, co byto i jest uwazane za spoteczny obowigzek - oraz wspéine
spetnianie Dharmy; wiele religijnych obowigzkéw moze by¢ spetnianych tylko we dwoje, razem; a w
ogoble rola kobiety jest bardzo czcigodna i petna dostojenstwa, "zona" znaczy towarzyszka w
spetnianiu Dharmy.

Strofa 15 - "Ustne obowigzki" to pewne codzienne modlitwy, czytanie Ksiag itp. wsréd Bramindw
powtarzanie najswietszego "Mantramu" tzw. - Gajatri, przepieknej modlitwy - zdaje sie najbardziej
starozytnej, w kazdym razie w Aryjskiej rasie - wzywajacej btogostawienstwa "Swiattoéci boskiej", aby
obudzito sie i rozwineto w nas duchowe pojmowanie; powierza sie jg kazdemu chtopcu, w pieknym
obrzedzie, okoto dwunastego roku zycia. Odmawia sie jg zawsze cicho i nie powinno sie gtosno przy
nikim powtarzac.

Strofa 19 - Przez state ¢wiczenia Jogi mozna rozwing¢ w sobie rézne moce i wladze niezwykte,
ktérych uzycie zalezy od jednoczesnego moralnego poziomu; jesli ten jest niski, przy duzej woli i
zacietosci w wysitku - zdobyte moce moga byc¢ i dla szkodzenia innym uzyte; co stanowi tzw. "czarng"
tj. zta, szkodliwg magie.

Strofa 21 - To powiedzenie jest niezmiernie ciekawe, bo nawet sama moznos$¢ "odwdzieczenia
sie" pozbawia dar jego cech harmonii i czystosci; tym wiecej "liczenie na wzajemnosc¢”, gdyz tak w
mitosci jak i w darzeniu jest to interesowne, nie "czyste", nie dla "rzeczy samej w sobie", a wiec jest
mniej lub bardziej ukryta formg handlu, "ja tobie tyle, a ty mnie tyle" i nie zastuguje ani na miano
mito$ci ani darzenia. Ta sama mys| w: "niech twoja lewica nie wie co czyni prawica".

Strofa 23 - Ksiegi zwane "Brahmany" obejmujg rézne przepisy i wskazoéwki dotyczace rytuatdw,
obrzeddw i ofiar; mozna by je pod pewnym wzgledem nazwac ksiegami liturgicznymi.

Strofa 28 - Prawda wewnetrzna kazdego uczucia, mysli lub czynu, cho¢ moze nie by¢ od razu
dostrzegalna i widoczna, decyduje o istotnej ich wartosci, ktéra w Swiecie nie widzialnym a



54
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

rzeczywistym, jest nieomylnie oceniana, "moéwi" za siebie. Warto$¢ kazdej rzeczy, to jej wewnetrzna
tres$¢ a nie jej pozorny wyglad. Sat to wiasnie ta tres¢; A-sat; jej brak.

ROZMOWA OSIEMNASTA
Ardzuna mowi:

1. Pragne poznaé, o Kriszno potezny, istotng tres¢ tego, co odejsciem od $wiata czyli -
Sanjasa, a co wyrzeczeniem sie zowie.

Pan rzecze:

2. Zaniechanie z pozadan zrodzonych czynéw, odejsciem od swiata nazywali medrcy, a

wyzbycie sie pragnienia jakichkolwiek czynu owocéw - prawdziwym wyrzeczeniem mienia.

3. "Nalezy zaniecha¢ dziatania, bowiem ono cierpienie sprowadza", méwig niektorzy biegli w
Pismie; "Ofiar, wewnetrznego wysitku, daréw mitosierdzia, oraz czynéw szlachetnych nie nalezy
zaprzestawacé nigdy", mowig inni.

4. Co mysle o wyrzeczeniu powiem ci, 0 najlepszy z Bharatow; wyrzeczenie réwniez trojakiego
bywa rodzaju, o Ardzuno mocarny.

5. Ofiar, darow mitosierdzia, czynéw z wewnetrznego ptynacych wysitku, nie nalezy nigdy
zaniedbywagé, bowiem te serca ludzi myslacych zawsze oczyszczaja.

6. Lecz i te czynnosci bezinteresowne by¢ musza, petnic je nalezy na zadna nie liczac nagrode,
jest to Moje niewzruszone przekonanie, o Parto.

7. Porzucanie zalecanych czynnosci nigdy nie jest stuszne, ze spaczonego wynika myslenia, z
ciemnoty sie rodzi.

8. A kto usuwa sie od czynu tyko dlatego iz jest ucigzliwy, lub z obawy fizycznego cierpienia,
ten zaprawde interesowne, namietne petni wyrzeczenie, ktére zadnej nie stanowi zastugi.

9. Lecz ten, kto obowigzek wykonywa prosto, "bo spetniony byé musi", odrzucajac wszelkie
upodobania i nadzieje nagrody, tego wyrzeczenie bezinteresowne jest i petne harmonii, Ardzuno.

10. Czlowiek, ktéry sie tak wyrzeka, bez wahan, z mysla spokojna a sercem czystym - ten nie
uchyla sie od czyndw przykrych, nie przywigzuje do przyjemnych.

11.  Zaprawde nikt z istot wcielonych nie moze catkowicie dziatania zaniechaé; ten sie wyrzeka
prawdziwie, kto zadnych owocoéw swych czynéw nie pragnie.

12. Czlowiek samolubny i interesowny, pracy swej zbiera trojaki plon: przyjemny, przykry oraz
radosny z przykrym pospotu; lecz ten, ktéry sie wyrzekt - od wszelkich plonéw jest wolny.

13.  Ustysz teraz ode Mnie, 0 mocno-orezny, o pieciu czynnikach, ktére sa - wedle filozofii
Sankhji - wszelkiego dziatania przyczyna.

14. Sa to: dziatacz, ciato, rézne jego organa, rozliczne rodzaje energii, oraz Duchy kierownicze
jako czynnik piaty.

15. Te pie¢ czynnikéw to sprawcy kazdego czynu, czy bedzie on dobry czy zly, mysla, mowa,
czy dziataniem spetniany.

16. Jako ze tak jest, ten ktéry - dzieki niktlemu rozpoznawaniu - siebie samego uwaza za
jedynego czyndw swych sprawce, zaiste spaczony ma sad i nie widzi jasno.

17. Lecz cztowiek od samosci swej catkowicie wolny, dalekowidzacy i o czystym sadzie, nawet
Smier¢ tych ludzi powodujac nie bedzie zabojca , ani czynéw swoich niewolnikiem.

18. Poznanie, przedmiot poznawany, oraz poznajacy - oto trojaki dziatania impuls; narzedzie
czynu, czyn i jego sprawca - oto trzy nieodzowne dziatania sktadniki.

19.  Wiedza, czyn i dziatacz réwniez trojakiego bywajg rodzaju, zaleznie od przewagi w nich
jednej z trzech Gun Przyrody; postuchaj o nich, o Parto.

20. Wiedza, ktéra widzi jedyna, niezmienng Istnos¢ we wszystkich istotach, Jedno$¢ w wielosci,
Niepodzielne w podzielnym, wiedz, o Ardzuno, iz w harmonii ma swoje zrédto.



55
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

21.  Wiedza, ktéra uwaza zycie poszczegoélnych istot za odrebne i w kazdej z nich inne,
niezdolna dojrze¢ zasadniczej jednosci wsréd wielorakosci, z rozproszenia i Radzasu ptynie.

22. A ta, ktéra kazdego oddzielnego trzyma sie zjawiska, jakby catos¢ przedstawiato, niezdolna
ogarna¢ szerzej, ni uchwycic¢ tresci i przyczyny, z ciemnoty pochodzi.

23. Czynnos$¢ z naszym obowigzkiem zgodna, bezosobista od pragnienia nagrody wolna, bez
niecheci bez niecheci jak i namietnego chwytu, jest petna harmonii.

24. Zas czyn samolubny, z checi zaspokojenie swych pragnien podjety, lub tez z
niewspétmiernym wykonywany wysitkiem, z namietnosci ptynie.

25. A czyny na btednych zatozeniach oparte, w utudzie poczete, nie baczac na mozliwosci jak i
na swag zdolno$¢ oraz konsekwencje - mozliwg szkode lub krzywde dla innych - z ciemnoty i
zaslepienia pochodza.

26. Cztowiek wolny od przywigzan, bezinteresowny, wytrwatosci peten i zapatu, a w powodzeniu
jak i klesce jednaki, zwany jest dziataczem czystym i petnym harmonii.

27. Zas namietnie ze swa praca zwigzany, chciwy i zadny jej plonéw, o interesownych lub
nieszlachetnych pobudkach, a w srodku nieraz gwattowny i okrutny, tylko wtasng radoscig i troska
powodowany, taki dziatacz jest namietnosci podlegty.

28. Nieopanowany, brutalny, uparty, przebiegly i do nedznych zdolny czyndw, leniwy,
niezdecydowany, tatwo wpadajacy w rozpacz, taki dziatacz jest gnusny i ciemny.

29. Rozpoznawanie jak i wytrzymato$¢ rowniez trojakiego bywajg rodzaju, zaleznie od przewagi
cech; postuchaj o nich, Ardzuno.

30. Rozpoznawanie, ktére wie czym jest czyn a czym wyrzeczenie; co nalezy, a czego czynic
nie nalezy; czego trzeba a czego nie trzeba sie obawiac i widzi jasno co dusze wiezi a co jg wyzwala,
to jest petne harmonii, o Parto.

31.  Rozpoznawanie, ktére o tym co zie, a co dobre spaczone ma pojecie i nie widzi jasno co
nalezy, a czego nie nalezy, to jest namietnoscig przyémione.

32. Zas rozpoznawanie tak zmacone, ze dobre bierze za zte, a zte za dobre i wszystko widzi na
opak, ciemnotg jest i zaslepieniem, Ardzuno.

33.  Woytrwatos¢ w opanowaniu Joga biegu mysli, dziatania zmystow i zywotnych tchnien, ta, o
Parto, z harmonii pochodzi.

34. Lecz ta wytrwato$¢, co z pozadania plonéw uparcie sie trzyma obowigzkéw, oraz za
bogactwem i rozkosza goni, to o Parto, namietnosci jest petna.

35. Ata, co z uporem gtupoty w ospatosci trwa, w strachu, trosce, rozpaczy, a takze w préznosci
i pysze, taka wytrwatos¢, Ardzuno, jest ciemnoty wyrazem.

36. A teraz ustysz ode Mnie, o Bharato mocarny, o trzech radosci odmianach: ta, ktéra cztowiek
w samoopanowaniu znajduje, ktéra kres ktadzie wszelkiemu cierpieniu,

37. a choc¢ na poczatku zdawaé¢ sie moze piotunem, z czasem staje sigjako midd stodka, taka
radosc jest petna harmonii i ze szczesnego poznania Ducha pochodzi.

38. Lecz ta, co ze zjednoczenia organow zmystéw z pozadan przedmiotem sie rodzi, i na razie
jest jak nektar upojna, a potem sie w jad obraca i gorycza poi, taka rados¢ z namietnosci ptynie.

39. Ata, co zaréwno na poczatku jak i przy koncu tylko odurza i tudzi, co z ospatosci, bezwtadu i
lenistwa pochodzi, jest bezmysina i ciemna.

40. Nie ma ani jednej istoty na ziemi, ani tez na niebie - posréd Swietlistych - ktéra od tych
trzech, z Przyrody zrodzonych cech, bytaby wolna.

41.  Powotania Braminow, Ksztriéw, Wajszjéw i Szudrow, o wrogdw zwyciezco, wyznaczone
zostaly zaleznie od wtasciwosci z ich wtasnej, wewnetrznej zrodzonych natury.

42, Pogoda, spokéj, samoopanowanie, wysitek wewnetrzny, czystos¢, przebaczenie,
wyrozumiatosé, prawosc¢, a takze madrosé i wiedza, wiara w duchowe prawdy, oto Dharma Bramina
ptynaca z jego wiasnej natury.



56
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

43. Dzielnos¢, mestwo, hart, dostojenstwo, silna wola, szybko$¢ decyzji, zrecznosé,
stanowczos¢, a takze niezdolnos¢ do ucieczki z pola bitwy; szlachetno$é, hojnosé, wielkodusznosé
oraz dar rzadzenia - oto powotanie Kszatrii, z jego wtasnej ptynace natury.

44.  Uprawa roli, hodowla bydta, handel, przemyst i rzemiosto, oto Wajszji zadania, z jego
wiasnej wynikajace natury; za$ praca fizyczna i stuzba, to naturalne Szudry zadanie, z jego
wrodzonych wynikajace skionnosci.

45. Kazdy moze osiagng¢ doskonatosé catym sercem petnigc swe wiasne, z naturg jego zgodne
zadanie. Postuchaj, o Ardzuno, jak zdobywa doskonato$¢ cziowiek, ktory powotaniu swemu jest
wierny.

46. Jedyny, ktéry wszechswiat powotat do bytu i wszystko$¢ przenika, uwielbiony jest przez
cztowieka najlepiej wlasnego zadania rzetelnym spetnianiem, i to go wprost ku doskonatosci wiedzie.

47. Lepszg jest wltasna Dharma, chocby najskromniejsza, anizeli cudza chocby najlepiej
spetniana. Kto wtasne petni zadanie, z jego prawem wewnetrznym zgodne, ten nie popada w grzech.

48. Od przyrodzonego obowigzku nie nalezy sie uchylaé, o synu Kunti, cho¢by wykonywanie
jego byto petne usterek. Wszystkie poczynania cztowieka sg jak ogien dymem, niedoskonatoscig
przyémione.

49. Cztowiek wolny od wszelkich przywigzan i pragnien, o naturze catkowicie Duchowi poddane;,
przez wyrzeczenie w najwyzsza doskonatos¢ wchodzi i ponad wszelkg wznosi sie Dharme.

50. A jak ten, ktéry w doskonatos$¢ sie wznidst, Brahmana dosiega éw najwznioslejszy madrosci
stan, ustysz teraz pokrotce ode Mnie, o synu Kunti.

51. Czlowiek w czystym Rozumie stale skupiony, nieczuty na dzwiek i wszelkie inne zmystow
przedmioty, czysty, wolny od zadzy i ztosci,

52. wstrzemiezliwy, o mowie, mysli i ruchach ciata w petni opanowanych, samotnosci
rozmyslaniu i Jodze oddany, w bezinteresownosci znajduje ostoje,

53. spokoju peten, a od wszelkiego poczucia "ja" i "moje" catkowicie wolny, zuchwalstwa, pychy,
chciwosci i gniewu do cna wyzbyty, bezosobisty i cichy, zaprawde w Brahmana godzien jest wstgpié.

54. A gdy sie z Wieczystym zjednoczy i w Duchu Radosny trwa, nie smuci sie juz ani pragnie,
dla wszystkich istot jednaki, mito$¢ ku Mnie najwyzszg i najgtebsze osigga samooddanie.

55. Przez mitos¢ te Mnie w catej prawdzie poznaje, a gdy Mnie zna i wie kim i czym jestem w
istocie, natenczas z najwyzszym jednoczy sie Bytem.

56. Nadal wszystkie wypetnia czynnosci, lecz we Mnie nieustannie przebywa i przez taske Ma, w
Moj wieczysty i niezniszczalny wchodzi Przybytek.

57. Wyrzekajac sie sercem czyndéw wszelakich, Mnie je poswiecaj, skupiony we Mnie, a w Jodze
duchowego rozpoznawania catkowicie oddany, duszg catag przyjdz do Mnie, Ardzuno.

58.  Jesli calym sercem zjednoczysz sie ze Mna, tedy przez Mg wszystkie przezwyciezysz
przeszkody; lecz jesli zarozumiatoscig i samolubstwem wiedziony, nie zechcesz Mnie stuchac - kleske
sobie zgotujesz.

59. Samoscig i pycha zaslepiony méwisz: "nie bede walczyt"; prézna twa cheé, wiasna natura
cie do tego zmusi.

60. Wiasnym czynem zwigzany z twej przyrodzonej ptynacym natury, to, od czego w zaslepieniu
swym uchyli¢ sie pragniesz, to wtasnie, o dynu Kunti, poniewoli zmuszony bedziesz czynic.

61. Pan w sercu kazdej przebywa istoty, Ardzuno i mocg Swej nieuchwytnej Potegi - Maji -
wszystkie twory do nieustannych zniewala obrotéw, jakoby na wielkim kotowrocie garncarza.

62. W Niego, Bharato, istotg cata sie schron, a przez taske Jego i pokoj najwyzszy i wieczysty
osiggniesz Przybytek.

63. Otom ci powierzyt madros¢ ponad wszystkie tajemnice tajng; wniknij w nig gteboko, Ardzuno,
a wowczas czyn jako chcesz.

64. Raz jeszcze ustysz Moje najwyzsze, ze wszystkich najtajniejsze Stowo, przeze Mnie
umitowany tys jest przeto dla dobra twego wyjawie ci je, Ardzuno.



57
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

65. We Mnie pograz twa mysl, zarliwg wielbij Mnie mitoscia, Mnie poswiecaj rzecz kazda, Mnie
czes$¢ najwyzszg oddawaj - a wstgpisz we Mnie, zareczam ci to, bo$ drogi Mi jest.

66. Obowigzkdéw zaniechaj wszech i we Mnie wejdz, Ardzuno; nie troszcz sig, Ja z grzechow cie
wyzwole.

67. Nie méw o tym, co ci mowie, tym, ktérzy nie wiedzg czym mitos¢ jest, czym samooddanie
prawdziwe, ni rzetelny wysitek wewnetrzny, ktérzy nie sg ku stuchaniu skorzy, lub stowem Mnie
zniewazaja.

68. Leczten, ktdry owg tajemnice najwyzszg przekaze ludziom, ktérzy oddani Mi sa, tym samym
swej wielkiej mitosci da dowdd i do Mnie przyjdzie niechybnie, o Parto.

69. Nie masz wsrdd ludzi nikogo, kto by mogt spetni¢ milsza dla Mnie stuzbe i nie masz na catej
ziemi cztowieka, ktérego bym bardziej od niego ukochat.

70. A ten, ktéry bedzie zgtebiat te naszg $wietg rozmowe, ten wedtug Mnie ofiare madrosci Mi
ztozy.

71.  Nawet ten, ktéry z wiarg, a bez watpliwosci, stucha¢ jeno bedzie tej naszej rozmowy,
uwolniony od zta, dosiegnie promiennych dziedzin sprawiedliwych.

72.  Czys wystuchat tego, o synu Prity, w skupieniu gtebokim? Czy rozwiane juz - z niewiedzy
zrodzone - wahania twoje, Ardzuno?

Ardzuna rzecze:

73.  Zniweczony moj bitad. Przez taske Twojg o Niezmienny, pamie¢ ma przywrocong zostata i
prawde poznatem. Rozwialy sie me wahania. Juzem mocny. Uczynie wedle stowa Twego.

Sandzaja mowi:

74.  Otom styszat te rozmowe cudowng, Szri Kriszny ze szlachetnym Parta i dreszcz mnie
przeszedt zachwytu.

75. Dzieki dobroci Wjasy ustyszatem o tej Jodze najwyzszej a tajemnej, z ust Wtadcy Jogi,
Kriszny Samego, com Go na wtasne ogladat oczy.

76. Pamietajac, wspominajac te swietg i cudu petng rozmowe Szri Kriszny z Ardzunag, raduje sie
o krélu, wcigz i wcigz od nowa.

77. Pamietajac, wspominajac te Boga posta¢ najcudniejsza, granic nie ma méj zachwyt, o krélu i
raduje sie wcigz i wcigz od nowa.

78. Gdziekolwiek jest Kriszna, Jogi Pan, gdziekolwiek jest Parta, tucznik znamienity, tam
zapewniona jest prawos¢, zwyciestwo i szczescie.

Tak brzmi przestawnych Upaniszadoéw
Bhagawad Gity, Piesni Pana,

wiedzy o Wiecznym, Jedynym, nauki Jogi,
rozmowy Szri Kriszny z Ardzung

Czes¢ Osiemnasta, zwana:

JOGA WYZWOLENIA PRZEZ WYRZECZENIE.

Tak sie konczy Bhagawad Gita
Pana najswietsza Piesn...

Czes$é Szri Krisznie,
btogostawienstwo wszechswiatom,
pokoéj wszelkiemu stworzeniu.

PRZYPISKI DO ROZMOWY OSIEMNASTEJ

Strofa 1 - "Wyrzeczenie" - sanskr. Tjaga.

Strofa 3 - "Wewnetrzny wysitek" - Tapas.

Strofa 7 - "Zalecane czynnosci" - przez religie i Pisma Swiete.



58
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

Strofa 14 - "Rézne organa" - tj. organa poznania i dziatania (znanendrijas i karmendrijas). "Duchy
kierownicze" - uwaza sie w Hinduizmie iz potegi niewidzialne - anielskie, wedtug naszej terminologii -
biorg o wiele bardziej bezposredni udziat w naszym zyciu anizeli sie to zazwyczaj przypuszcza. Jedna
z wielkich hierarchii tych Duchéw zarzadza dostosowaniem skutkédw naszych dawnych czynéw, mysli i
uczué, do "pojemnosci" naszej obecnej psychiki, bo zbyt wielka ilos¢ cierpienia - cho¢ stworzonego
przez nas samych - w tym zyciu mogtaby zmiazdzy¢é cziowieka, a kierowniczym Mocom -
Wykonawcom Woli Jedynej - zawsze chodzi by cierpienie byto nauka, by pomogto w drodze wzwyz i w
odkrywaniu nieztomnych praw rzadzacych wszechswiatem i cziowiekiem. Duchy Kierownicze, bedace
rowniez wyrazicielami Najwyzszego Prawa, czuwajg wcigz nad cztowiekiem, usitujg poméc (gdy im na
to "pozwala") wspdtdziata¢ ze wszystkim co w nim jest istotne i kierowa¢ ku Prawdzie.

Strofa 18 - Impuls do dziatania ptynie zawsze z jakiegos "poznania”, z jakiej$ "wiedzy" lub z reakgciji
na kontakt z jakims$ przedmiotem; albo tez z wnetrza samego cziowieka tj. poznajacego, z jego woli,
tesknoty, pozadania itp. "Narzedzia czynu" - to wyzej wymienione organa zmystow.

Strofa 31 - Wszelkie namietne podejscie do rzeczy skrzywia jej ocene, zabarwia stronnoscia sad;
to co sie nam podoba, co zaspokaja nasze pozadania, jestesmy skionni uwaza¢ za dobre; a to co
przykre - za zte. Dla bezstronnego, rzetelnego

rozpoznawania potrzebny jest spokdj, czynna intuicja, beznamietnos¢, zywos¢ "sumienia”, ktore
nie jest niczym innym jak gtosem wyptywajacym z naszych przesztych doswiadczen, z ich syntezy.

Strofa 33 - "Zywotne tchnienia" to prady energii zywotnej - Prany - ptynacej z oddechu, a
rozszczepianej czyli roznicowanej w organizmie dla tym tatwiejszego przyswojenia jej przez rozne jego
organa.

Strofa 34 - Nieraz trzymamy sie naszych obowigzkowych czynnos$ci z zacietoscig i zacieklym
uporem, nie dlatego, ze je uwazamy za stuszne i dobre, a z namietnego, nieraz Slepego i
egoistycznego przywigzania do nich, lub tez petnego pozadliwej chciwosci, obiecujacej sobie zyski i
sowite nagrody (w tym, czy w innym sSwiecie). Takg wtasnie jest wytrwatos¢é w zdobywaniu majatku np.
lub w upartym pieciu sie do zaszczytow i stanowisk.

Strofa 36 - "W samoopanowaniu znajduje" - stowo samoopanowanie nie oddajewielostronnosci
stowa Abhjasa, jest state ¢wiczenie sie w jodze i czuwanie nad czynem i skupienie mysli na jednym,
najdrozszym duchowym przedmiocie, itp.

Strofa 37 - "Jako midd stodka" - dostownie "jako nektar nieSmiertelnosci” czyli Amrita.

Strofa 41 - Cztery "Warny" {j. starozytne podziaty spoteczne, na psychologicznych wrodzonych
cechach oparte, pézniej zwane kastami: Bramindéw - ktorych powotaniem bylo kaptanstwo, nauka,
oswiata, pedagogika, filozofia, wszelkie nauczanie, a dozwolone byty i pewne reczne "czyste" zajecia;
Kszatriow - wojownikéw, rycerzy, obroncoéw spotecznosci, administratoréw, prawodawcow, rzadzacych
itd.; Wajszjow - kupcow, przemystowcoéw, rzemiesinikéw, ziemian itd.; i Szudrédw - rolnikdw,
pracownikow recznych, stuzacych itp.

Strofa 42 - i nastepne zwrotki zwlaszcza:

Strofa 45 - Dharma przyrodzona, na wewnetrznych cechach oparta, najwtasciwsza, jako
wewnetrznym prawem danej istoty wyznaczona, nazywa sie: Swadharma.

Strofa 46 - Spetnienie jej rzetelne jest wykonywaniem tego, czego wymaga miejsce, ktére nam
Bég (Karma tj. Jego Prawo) wyznaczyt we wszechswiecie, w narodzie i spotecznosci; jest wiec
"najlepszym" "wspotdziataniem" z Nim, a wiec i najkrotsza droga ku doskonatosci. Obszerne
wyjasnienie na koncu ksigzki.

Strofa 47 - Inna wersja: "lepszg wtasna Dharma (Swadharma) choéby pozbawiona zastugi, anizel
najwspanialsza...". "Z wewnetrznym zgodne prawem" tu nie Dharma, a: "przez wiasng Bhawe czyli
stan wewnetrzny nakazanym".

Strofa 51 - "W czystym Rozumie" czyli Buddhi, tj. Rozumie przeswietlonym Duchem - Atma,
Rozumie intuicyjnym, bezposrednio poznajacym prawde zjawisk i ludzi, przez jednoczenie sie z ich
trescig, poza pozorem i powierzchnig. "Wolny od zadzy i ztosci" - dostownie od wszelkich przejawéw
sit przyciggania i odpychania.

Strofa 55 - "Kim i czym" - zdaje sie by¢ charakterystycznym podkresleniem obecnosci Boga we
wszystkich przedmiotach i zjawiskach wszechswiata. Inna wersja: "Mej mocy". Komentatorzy r6znie
ttumaczg i wyjasniajg - "Byt" to TAT. Inna wersja" "Przez mitos¢ te do Mnie przychodzi i poznaje Mg



59
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

wielkos¢ i czym jestem w istocie i w przejawach Moich, a to poznanie zdobywszy wchodzi w
najwyzszy Byt - To (Puruszottama).

Strofa 57 - Inna wersja: "dusza catg wejdz we Mnie Ardzuno".

Strofa 60 - "Wtasnym czynem (albo obowigzkiem) zwigzany" tj. ptynacym z nieodpartej
koniecznosci, zarédwno wtasnej natury jak i swej przesztosci (tego i poprzednich zywotow), ktérg
przygotowaliSmy pewne nieodzowne skutki, ktére dzi§ muszg sie wyladowac. Taka zdaje sie byé
koniecznos¢ walki dla Ardzuny, nie tylko jako Dharma Kszatrii ale i jego osobistg przesztoscig
przygotowany mus - Swabhawy. Dostownie: "uwiklany w dziatanie z twej wtasnej Bhawy zrodzone".

Strofa 61 - "Mocg swej nieuchwytnej Potegi" - czyli Maji tworczej, potegi Jego mysili.

Strofa 66 - Najstynniejsza chyba zwrotka catej Gity. Inna jej wersja: "Zapomnij wszelkich Dharm i
we Mnie jednym znajdz swoj schron". Na podstawie tych stéw powstaty niezliczone Zakony i
indywidualne Sanjasy; do dzi$ uwaza sie, ze kazdy kto poswieca sie szukaniu Boga, a wyrzeka sie
Swiata, ma prawo odrzuci¢ wszystkie rodzinne i spoteczne obowigzki.

Strofa 73 - "Pamie¢ ma przywrdcona zostata", albo: "wrécita mi pamiec¢" albo tez: "zdobytem teraz
madros¢”, ale pierwsza wersja zdaje sie by¢ scislejsza, a wykazuje iz Ardzuna juz te wiedze z dawna
posiadat, a tylko ulegt na chwile przy¢mieniu jej pod wptywem konfliktu, obowigzkéw i bolesnej, a
bardzo trudnej sytuacji.

Strofa 75 - "Dzieki dobroci Wijasy" - medrzec Wjasa o niezwykiej wtadzy i potedze daje Sandzaji
wewnetrzny wzrok, tzw. "jasnowidzenie" - dzieki ktéremu moze Widzie¢ na odlegtos¢ caly przebieg
bitwy i obserwowac¢ wszystko co sie dzieje na Polu Kurukszetry, aby méc zdawac sprawe slepemu
krélowi Dritarasztrze. Cata Bhagawad Gita jest w ten sposéb opowiadana.

Strofa 78 - "Zwyciestwo i szczescie" - niektorzy ttumacza: "chwata, dobrobyt i niewzruszone Prawo
sprawiedliwosci lub Dobra". Pierwsza wersja odpowiada wedtug mnie znacznie wiecej duchowi Gity i
wptywowi Szri Kriszny.

do bezposredniego postrzegania metafizycznych i mistycznych prawd (tj. prawd dotyczacych
Swiata w nas i $wiata poza nami). Powotanym do tego wysitku moze by¢ kazdy, byle ozywiato go
gorace a bezkompromisowe pragnienie znalezienia prawdy; pragnienie tak silne, tak pochtaniajace,
by cztowiek zobojetniat na wszystko co bezposrednio do niej nie prowadzi. Obojetno$¢ na wszystko
co w szukaniu tym nie jest pomocne jest pierwszym krokiem na tej drodze szukania, zwanej
Joga. Nastepnym jest urobienie charakteru wedtug pieciu prawidet postepowania i przyzwyczajenie
sie do zycia w duchu catkowitego wyrzeczenia. Oto reguty wedtug ktérych powinien zy¢ Jogi:

1. Ahimsa - nie odbieranie zycia i nie przyczynianie bolu ni krzywdy zadnej zywej istocie.

2. Satja - prawda, unikanie wszelkiego ktamstwa, wprowadzania w btad, niescistosci.

3. Asteja - wyzbycie sie pozadania jakichkolwiek przedmiotéw ufatwiajacych  lub
uprzyjemniajacych zycie, a nawet pragnienia samego zycia tj. fizycznego istnienia.

4, Brahmaczaria - celibat; catkowita czystos¢ w zyciu fizycznym.

5. Apawigraha - ubdstwo, zadawalanie sie matym, ograniczanie swych potrzeb do minimum

koniecznego dla zachowania zdrowia.

Wraz z usitowaniem uregulowania catego swego zycia wedle tych wskazan powinien tez przyjaé
dyscypline wewnetrzng, znana pod ogéinym mianem Nijama, a sktadajaca sie réwniez z pieciu cnot:
1. Siaucza - czystos¢ mysli, uczué, pragnien, bezinteresownos$¢i bezosobistosc.
2. Titiksza - pogoda, zadowolenie z kazdej rzeczy jaka nam zycie przynosi, przyjmowanie
ztego czy dobrego zawsze z usmiechem.
3. Tapasja - wewnetrzny intensywny wysitek - skupienie mys$li, nie rozpraszanie jej na zadne
szczegoty, koncentrujac jg z catg moca ku jednemu celowi. Tapas jest uwazany za podstawe Jogi,

potege, ktéra zwycieza wszelkie przeszkody, to jakby samo-ofiarny ptomien wewnetrzny. Znane jest
zdanie: "Tapasem Brahman stwarza swiat".

4. Smarna - studia, wczytywanie sie w teksty metafizycznych i religijnych ksiag.



60
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

5. Szradha - wiara w Boga, zaufanie do swego Guru, jak i wiara w siebie, w prawa kosmiczne
i psychologiczne, dzieki ktorym zaden wysitek nie ginie i wczesniej czy pdzniej musi przyniesé
pozadany skutek.

Dla przygotowania organizmu fizycznego do trudnych praktyk podczas ktérych nie powinien by¢
przeszkoda, stuzy specjalny induski system Asandw tj. pozycji ciata z ktérych duzej ilosci (84) z 5 lub
6 praktykuje sie od poczatku; chodzi o przyzwyczajenie ciata do pozycji siedzacej, wygodnej, a nie
skfaniajacej do snu, w ktérej mogtoby trwa¢ diugie godziny bez =zakiécania krazenia
pradéw zywotnych i obiegu krwi oraz dziatania sokéw trawiennych. Jogowie hinduscy éwicza sie
zazwyczaj w paru odmianach pozycji siedzacej ze skrzyzowanymi nogami; (Sukf-asana, Sidhasana,
Padmasana) a mistycy muzutmanscy (szkota sufizmu) lubig pozycje siedzacg z kolanami
podniesionymi do podbrédka, a rekoma skrzyzowanymi na kolanach. Nastepng praca majaca
niezmiernie wazna znaczenie jest tzw. - Pranajama, nauka oddechu i kierowania prgdami zywotne;j
energii. Jest to nauka trudna i diuga, ale mozliwosci jej sa niemal nieograniczone; bardzo
niebezpieczna , bowiem nieumiejetne stosowanie trudniejszych ¢wiczen moze prowadzi¢ nie tylko
do choroby serca, ale i powaznych zaburzen nerwowych, totez tylko pod osobistym kierunkiem
Guru - tj. nauczyciela w Jodze - wchodzi sie w jej bardziej ztozone arkana, a prowadza one do wielu
tzw. "cudow", jak unoszenie sie w powietrzu, chodzenie po wodzie lub rozzarzonych weglach,
przediuzanie wtasnowolnie zycia, itd. co nalezy do rozwoju psychicznych utajonych w cztowieku
wladz, ale moze nie mie¢ nic wspdlnego z prawdziwg Joga Ducha; rozwijanie tych
psychicznych wtadz nalezy do tzw. Hata-jogi, ktéra nie zalicza sie do Jogi duchowej, cho¢ ma ten
sam cel.

Proste, poczatkowe ¢wiczenia Pranajamy mogg by¢ dostepne dla kazdego, a uregulowanie
oddechu tak aby sie stat samorzutnie réwny, cichy i gteboki, jest nieodzownym wstepem do ¢wiczen
myslowych, zwanych Pratiahara, w ktérych chodzi o opanowanie mysli, eliminujac z niej wszystko
zbedne, znikome i nieistotne, odrywajac i odwracajac jg niejako od wszystkiego co nie jest potrzebne
i pomocne w szukaniu Prawdy i pracy Jogi. Cwiczenia te prowadzg do nastepnego etapu, gdy mysl
uczy sie skupia¢ na jednym przedmiocie z wykluczeniem catkowitym innych - jest to tak zwana
Dharana; dopiero osiggngwszy duza umiejetnosc¢ takiej koncentracji mozna przejs¢ do stadium
nastepnego, zwanego Djanam, czyli medytacja wtasciwa. Chodzi w niej o utrzymanie przed
"okiem mysli" jednego przedmiotu, zdania, cnoty, rozpatrujac je ze wszystkich stron, wnikajac w
rdzenng ich nature i utajone "Stowo"; odkrywa coraz nowe, dotad nieuchwytne ich znaczenia i
aspekty; jednoczac sie z nimi Swiadomoscig. Tematy medytacji sg zazwyczaj religijne i metafizyczne
- a wglebianie sie takie i tgczenie sie z nimi prowadzi do ich poznania wtasnym
wewnetrznym doswiadczeniem, do rozszerzania sie $wiadomosci w to nad czym rozmyslamy. Gdy
sie juz duzg osiggnie wprawe w medytacji po latach regularnych codziennych c¢wiczen, moze sie
poznac jej wyzsze stadia tzw. Samadhi, gdy wszelki ruch mysli ustaje, wszelkie myslowe funkcje
zawisajg w ciszy, umyst zmienia sie jakby w tafle nieruchomg wdd, a sSwiadomos¢ trwa w
zjednoczeniu z tym, do czego poprzednio zblizata sie mysla. Nie ma polskiego wyrazenia dla
Scistego oddania stowa Samadhi - zagtebianie sig, zapatrzenie, pograzenie, stopienie sie,
zachwycenie, zjednoczenie, utozsamienie, ekstaza - wszystkie oddajg tylko w przyblizeniu
wieloznaczng tre$¢ Stowa Samadhi. Najbardziej charakterystyczng cechg tego stanu jest owo
calkowite uciszenie mysli i uczu¢, zawidniecie jakby w bezruchu, w samym bycie, brak
poczucia dwoistosci: "jai...", a nawet w ogdle "ja", trwanie w bezmiarze, w ogromie tak konkretnym
i rzeczywistym, ze nasze fizyczne istnienie staje sie wobec niego cieniem. Wielu swietych i mistykéw
réznych religii usitowato odda¢ w stowach to niezrownane doswiadczenie wewnetrzne, a w Indiach
spotyka sie setki Jogow, ktdrzy je znajg. Stan ten odbija sie w fizycznym znieruchomieniu, oddech
staje sie powolny i gteboki, jakby wewnetrzny - méwi sie o nim w klasycznych dzietach o Jodze iz:
"podczas Samadhi oddech zamyka sie w sercu"; oczy sg zamkniete, rzadziej wpotprzymkniete,
niewidzace, powieki nie mrugaja, wszystkie zmysty sg zupetnie nie wrazliwe na zadne bodzce z
zewnatrz, cate cialo wyglada jak pograzone w gtebokim, zwyklym $nie, z ta réznica, ze
postawa siedzaca jest niezmiennie zachowana. Zadne dzwieki, nawet gwattowne nie docierajg do
Swiadomosci, ktéra zdaje sie by¢ skoncentrowana poza ciatem. Nagte i gwattowne obudzenie
cztowieka z takiego stanu jest niezmiernie niebezpieczne, powoduje nieraz Smierc.

Wszystkie powazniejsze ¢wiczenia Jogi, o ktérych tu mowa, odbywaja sie zazwyczaj pod
kierunkiem Guru - czlowieka, ktéry sam przeszedt juz wszystkie jej etapy, ktéry moze czuwacé i
obserwowac¢ wszechstronnie stany psychiczne i doswiadczenia ucznia, umiejac czyta¢ w jego
myslach, uczuciach, pobudkach itd. W rzadkich wypadkach Guru kieruje uczniem na odlegtosc,



61
www.teozofia.org — Teozofia w Polsce

porozumienie jest woéwczas psychiczne, ale aby bylo wyrazne i jasne wymaga duzego
przygotowania ze strony ucznia; na nieco nizszym poziomie Guru dziata poprzez intuicje ucznia, ale
zachodzi wéwczas mozliwos¢ niescistosci myslowej jego wskazan. Celem catej zmudnej pracy Jogi
jest oddzielenie swiadomosci od wszystkiego co jest na zewnatrz lub co wynika z zewnetrznych
kontaktéw, uwolnienie jej od utozsamiania sie z ciatem, od ztudnych pojec¢ o sobie i Swiecie i powrdt
do swego Zrédfa.

Swiadomo$¢ - Duch - jest zawsze niepodzielna, jest ona podstawag wszelkiej ciggtosci mysli i
poczucia ja, umozliwia pamiec¢ i sumienie, wyptywajace z poczucia indywidualnosci.

W wyzszych i najwyzszych stopniach Jogi - tzw. Sawikalpa i Nirwikalpa Samadhi - poznaje sie
bezposrednim doswiadczeniem iz swiadomosé nasza - tj. Duch - jest wieczna, niezniszczalna,
samoistna, niezmienna, samosiwetlna i dla istnienia swego zadnych nie potrzebujgca dowoddw.

Na uwage sceptyk, ze swiadomos¢ sie przeciez przerywa podczas snu, omdlenia, pod wptywem
narkozy i ze $miercia, jakze wiec mozne méwi¢ o jej niezniszczalnosci, Jogowie hinduscy, z lekkim
wzruszeniem ramion, odpowiadajg ze przy dobrej woli i pewnej ilosci pracy, kazdy sie moze
przekonaé, ze te okresy nieswiadomosci sg tylko pozorne, ze Swiadomo$¢ tak samo
istnieje podczas nich jak wpierw, jedynie pamieC sie zatraca, jakby facznik pomiedzy nig a
fizycznym organizmem rozluzniat sie lub zrywat. Nie potrzeba zbyt dtugich ¢wiczen by zmniejszyé
przerwy w Swiadomosci pomiedzy jawa a snem, by utrzymac ciagtosc¢ jej zaréwno w dzien jak w nocy.
A przy dalszej pracy i rozwoju, okresy pomiedzy $miercig a narodzeniem przestajg rowniez by¢
spowite mrokiem; pamie¢ nie przerywa sie, jedno zycie staje sie Swiadomym dalszym ciggiem
poprzedniego, a okresy pomiedzy nimi sg wypetnione zyciem, z ktérego swiadomos¢é moze réwniez
jasno zdawac sprawe i nie zatracac o nich pamieci. Catkowita ciggtos¢ swiadomosci bez wzgledu na
to co sie dzieje z ciatem fizycznym, czy ponad fizycznymi (1j. przewodnikami mysli i uczué) a nawet
z calym swiatem wokot nas - ktéry ma tez swoje "dnie i noce" - moze by¢ udziatem tylko tych, ktérzy
doszli do szczytdw Jogi i zjednoczyli sie z najwyzszg Rzeczywistoscig, czyli osiggneli Nirwane,
pograzajac sie w Bycie Absolutnym.



